Starke die Jugend,
Entdecke Geschichten-

S das EYES-Projekt
ks ‘ ;._E

Leitfaden zur Bedeutung des kulturellen Erbes fir
die Gemeinschaft

Projektpartner

Youth Bridges
Budapest

/ O Fundacja Rozwoju
Demokracji Lokalnej

irm. Jerzego Regulskiego

Kofinanziert von der
Européischen Union




INHALTSVERZEICHNIS

O

EINFUHRUNG

WARUM KULTURELLES ERBE WICHTIG IST

seeeessee Das kulturelle Erbe undich

eessseee Kulturerbe und Gemeinschaft

«sseeees Die Globale Bedeutung von kulturellem Erbe
sessssss Kulturelles Erbe in der Bildung

NATIONALE PERSPEKTIVEN AUF LOKALES KULTURERBE

seseeeee Kulturelles Erbe in Belgien

esssssss Kulturelles Erbe in Polen
ssssssss Kulturelles Erbe in Ungarn

eeeeeeees Kulturelles Erbe in Serbien

eesssess Kulturelles Erbe in Deutschland

FAZIT
ceesesss Wieistlokales kultrelles Erbe zu verstehen?

ssssssss Warum ein lokales Kulturerbe-Projekt gewinnbringendist?

sseeesss Die Werte eines lokalen Kulturerbe-Projekts

L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
[ 4
L]
L]
L]
L]
L]
[ J
L]
L]
L]
L]
L]
L J
L]
L]
L]
L]
L]
L J
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
[ J
L]
L]
L]
L]
L]
[ J
L]
L]
L]
L]
L]
o
L]
L]
L]
L]
L]
L J
L]
L]
L]
L]
L]
o
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L J
L]
L]
L]
L]
L]
L J
L]
L]
L]
L]
L]
S
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]
L]

(o

Ko-finanziert von der Europaische Union. Die geaul3erten Ansichten und Meinungen sind jedoch
- Kofinanziert von der  ausschlief3lich die der Autoren und spiegeln nicht unbedingt die der Europaischen Union oder der
Europdischen Union gy ol tivagentur Bildung, Audiovisuelles und Kultur (EACEA) wider. Weder die Europaische Union
noch die EACEA kdnnen dafur verantwortlich gemacht werden.



Einfuhrung

Die Kenntnis und der Umgang mit dem kulturellen Erbe einer
Gemeinschaft ist wichtig: Es hilft bei der Personlichkeitsbildung junger
Menschen und verbessert die Kommunikation innerhalb von
Gemeinschaften, baut Briicken zwischen Generationen und
verschiedenen Kulturen. Insbesondere die Erforschung des kulturellen
Erbes aktiviert die Biirgerschaft und bringt Menschen zusammen. Das
EYES-Projekt zielt darauf ab, dieses Potenzial zu nutzen, indem es
Jugendlichen und ihren Lehrkraften vermittelt, wie sie ihr lokales
kulturelles Erbe erforschen und erkunden und dieses Wissen in einer
multimedialen Kulturerbe-Tour verarbeiten kénnen.

Dieses Dokument soll interessierten Lesern einen Uberblick dariiber geben, warum die Vermittlung von
Wissen Uber das eigene lokale Kulturerbe die oben genannten Eigenschaften aufweist und versucht,
liberzeugende Argumente fiir die Bedeutung einer klaren und realistischen Sichtweise auf das eigene
Kulturerbe zu liefern. Das Dokument gibt ebenfalls einen kurzen Blick Gber die Bedeutung und Behandlung
des lokalen kulturellen Erbes in den flinf Partnerlandern des EYES-Projekts und was aus ihrem spezifischen
Wertesystem gelernt werden kann, welches die jeweiligen nationalen Politiken, Projekte und Narrative leitet.
Das letzte Kapitel fasst zusammen und enthalt einige Leitlinien fir alle, die daran interessiert sind, das EYES-
Projekt-Toolkit zu nutzen, um eine eigene Kulturerbe-Tour zu entwickeln. Schnelllesende kénnen daher die
Kapitel zwei und drei Giberspringen und direkt zum Fazit (ibergehen.

ER
¢ é‘,o\N Yo(,’&

& 5
2L oRe 51OV



2.Warum kulturelles
Erbe wichtig ist

Das kuturelle Erbe und ich

Auch wenn wir Europaer gerne unsere Individualitat
betonen und unsere individuellen Freiheiten sehr
schitzen, sind wir dennoch soziale Wesen. Unsere
Gemeinschaften sind unsere wichtigsten Bezugspunkte -
bewusst oder unbewusst leben wir ihre Traditionen und
Brauche, befolgen ihren Regeln und teilen dieselben
Werte und Glaubenssysteme. Wir passen unser tagliches
Leben an den Rahmen an, den uns unsere

Gemeinschaften bieten.

Wahrend manche dies als eine Form der Einschrankung verstehen mogen, ist dieser Rahmen auch eine wichtige
Quelle fiir Sicherheit und Stabilitat. Wir wissen nicht nur, wie wir uns in unserer Gemeinschaft verhalten sollen -
was wir tun mussen, um ein gllickliches Leben zu fiihren - sondern kénnen auch weitgehend einschatzen, wie
sich andere Menschen derselben Gemeinschaft verhalten werden. Die Regeln und Strukturen unserer
Gemeinschaften bestimmen einen grof3en Teil unseres Lebens, was unsere Bewegungen in diesem System
vorhersehbarer und damit einfacher macht. Selbst als Individuen ist unsere gesamte Existenz stark von der
Gemeinschaft gepragt, in der wir leben. Unsere Persoénlichkeit, unser Denken und unser Verhalten kénnen nicht
unabhangig davon betrachtet werden.

So wie wir als Individuen mafgeblich von unseren Gemeinschaften gepragt werden, werden die Gemeinschaften
selbst mafRgeblich von ihrem Erbe gepragt. Das Erbe einer Gemeinschaft kénnte als die Summe aller vergangenen
Ereignisse und Prozesse beschrieben werden, die zu den tatsiachlichen Traditionen, Brauchen, Werten und Regeln
geflihrt haben, nach denen die Mitglieder der Gemeinschaft leben. Entsprechend definiert das “Cambridge
Dictionary” kulturelles Erbe folgendermaf3en:

»Das Erbe umfasst Merkmale der Kultur einer bestimmten Gesellschaft, wie Traditionen, Sprachen oder Gebdude,
die in der Vergangenheit geschaffen wurden und nach wie vor wichtig sind.“

Die gegenwartige Form einer Gemeinschaft kann also nicht verstanden werden, ohne ihre Vergangenheit zu
kennen. Dementsprechend besteht ein direkter Zusammenhang zwischen dem Erbe einer Gemeinschaft und der
Personlichkeit eines Individuums, das tatsachlich das Erbe seiner Gemeinschaft in sich tragt, genauso wie es das
Erbe seiner eigenen Familie in sich tragt. Man konnte sogar sagen, dass das Erbe der Gemeinschaft ein pragendes
Element des Charakters eines Individuums ist und nicht davon getrennt werden kann. Dies kénnte helfen zu
verstehen, warum Themen rund um Gemeinschaft und Erbe oft so sensibel sind und heftige
Auseinandersetzungen auslosen kénnen. Debatten tiber Gemeinschaft und Erbe sind immer Debatten tber uns

2

selbst - sie sind automatisch personlich.



Wenn man also davon ausgeht, dass das Erbe einer Gemeinschaft ein pragendes Element des Charakters eines
Individuums ist, lohnt es sich, sich darum zu kiimmern. Sich um unser Erbe zu kiimmern und sich seiner
Merkmale bewusst zu werden, ist dann gleichbedeutend damit, sich um die eigene Personlichkeit zu kimmern
und sich ihrer Eigenschaften bewusst zu werden. Dieses Selbstbewusstsein ist fiir die Entwicklung unserer
Personlichkeit von entscheidender Bedeutung. Nur wenn wir verstehen, warum wir so handeln, wie wir handeln,
kénnen wir uns weiterentwickeln. Wir werden in der Lage sein, wiederkehrende Muster in unserem Verhalten zu
erkennen, die wir vielleicht andern oder sogar loswerden méchten. Nur dann werden wir in der Lage sein, zu
erkennen, was wir wirklich vom Leben erwarten, entsprechend zu handeln und einen ausgeglichenen
Geisteszustand zu erreichen. Der Umgang mit dem eigenen Erbe ist daher eine Méglichkeit, eine bessere
Selbstwahrnehmung zu entwickeln und das Selbstbewuf3tsein zu starken.

Erbe und Gemeinschaft

Der Umgang mit dem kulturellen Erbe einer Gemeinschaft kann auch positive Auswirkungen auf sie selbst haben.
Genau wie Einzelpersonen folgen auch Gemeinschaften unbewussten Mustern, die nicht immer vorteilhaft fiir
sie selbst sind. Die Erforschung der Geschichte des kulturellen Erbes einer Gemeinschaft kann die Wurzeln dieser
Muster aufdecken und Mdoglichkeiten aufzeigen, wie sie iberwunden werden kénnen. Gleichzeitig kann das
Wissen um das Erbe einer Gemeinschaft auch Erfolge und Hohepunkte offenbaren, die als Vorbild fiir die Zukunft
dienen kénnen. Was auch immer Gemeinschaften bei der Auseinandersetzung mit ihrem Erbe entdecken, es
kann zu einem Motor fiir ihren Fortschritt und ihre Entwicklung werden.

In jedem Fall fihrt die Aufdeckung des gemeinsamen kulturellen Erbes einer Gemeinschaft und die Entdeckung
von Gemeinsamkeiten und gemeinsamen Merkmalen zu einer starkeren Bindung zwischen den Mitgliedern der
Gemeinschaft. Dies hat das Potenzial, das Zugehorigkeitsgefiihl und die Sympathie der Gemeinschaftsmitglieder
untereinander zu fordern. Letztendlich verbessert dies ihr Wohlbefinden und ihre Zufriedenheit mit ihrem Alltag.

Eine ausschlie3liche Ausrichtung auf das eigene kulturelle Erbe einer Gemeinschaft kann jedoch auch negative
Auswirkungen haben. Wenn ein gesteigertes Zugehorigkeitsgefiihl mit einer aktiven Abgrenzung von anderen
Gemeinschaften und ihrer Abwertung einhergeht, kann dies zu Konflikten zwischen Gemeinschaften und
Kulturen flihren. Daher ist es wichtig welche Werte uns leiten, wenn wir uns mit unserem kulturellen Erbe
beschaftigen.

Die Globale Bedeutung von Erbe

Die globale Bedeutung des Kulturerbes kommt in der UNESCO (Organisation der Vereinten Nationen fir
Erziehung, Wissenschaft und Kultur) zum Ausdruck. Sie wurde 1945 als Reaktion auf die massiven Zerstérungen
des Weltkulturerbes wahrend des Zweiten Weltkriegs gegriindet. Man erkannte, dass diese Zerstérungen nicht
nur mit dem konkreten Verlust von Menschenleben und materiellen Werten einhergingen, sondern vielfach azcg
zu schweren Identititskrisen der Uberlebenden fiihrten, die neben dem physischen Leid auch auf einer sehr
tiefen personlichen Ebene litten. Dementsprechend war und ist es das Ziel der UNESCO, ,unsere gemeinsame
Menschlichkeit durch die Férderung von Bildung, Wissenschaft, Kultur und Kommunikation zu stdrken“[1].

[1] UNESCO in Kurze: https://www.unesco.org/en/brief, abgerufen am 9. Juli 2025.



Das wichtigste sichtbare Ergebnis der UNESCO ist die Liste der
Welterbestatten. Diese umfasst Denkmaler, Naturstatten,
herausragende Traditionen oder Brauche, die nicht nur fiir
eine einzelne Nation oder Gemeinschaft, sondern fiir die
gesamte Menschheit von unschatzbarer Bedeutung sind.
Gemeinden mit Welterbestatten werden durch finanzielle und
materielle Beitrage bei deren Erhaltung unterstitzt.

Der Begriff ,Weltkulturerbe“ hat sich seit der Griindung der UNESCO
im Laufe der Jahrzehnte weiterentwickelt. Seine Bedeutung wurde
zusammen mit dem Verstandnis der Menschheit fiir die
Vielschichtigkeit des Begriffs standig erweitert. Die erste angewandte
Definition wurde 1972 in der Welterbekonvention vereinbart und
konzentrierte sich auf materielles Kulturerbe wie Gebaude,
Naturstatten, Dokumente und Kunstwerke. Diese Definition wurde
2003 in der UNESCO-Konvention zum immateriellen Kulturerbe
erweitert um lebendige Traditionen, Rituale, Musik, Handwerk, lokales
Wissen und mundlich Gberlieferte Geschichten.

Die letzte Erweiterung der Definition des Begriffs ,Kulturerbe® geht auf den Europarat und die Faro-
Konvention aus dem Jahr 2005 zuriick. Die Faro-Konvention befasste sich mit der duBerst wichtigen Frage, wie
das kulturelle Erbe als konstruktive Kraft flir eine positive menschliche Entwicklung genutzt und vor
Missbrauch geschiitzt werden kann. Kulturelles Erbe sollte letztendlich nicht zur Spaltung von Gemeinschaften
flhren, sondern diese zusammenzubringen und Briicken bauen. Um dieses Ziel zu erreichen fordert die Faro-
Konvention, dass das kulturelle Erbe und alle damit verbundenen Aktivitaten in ein Wertesystem eingebettet
sein sollen, das von Menschenrechten und Demokratie gepragt ist. ,Die Faro-Konvention ermutigt uns zu
erkennen, dass Objekte und Orte an sich nicht das Wichtigste am kulturellen Erbe sind. Sie sind wichtig
aufgrund der Bedeutungen, die Menschen ihnen beimessen, und aufgrund der Werte, die sie

reprasentieren.“[2]

Dies bedeutet zweierlei: Erstens ebnet eine solche wertebasierte Perspektive den Weg fiir einen kritischen
und selbstbewussten Umgang mit dem eigenen Kulturerbe. Sie ermoglicht es, sich mit positiven und negativen
Entwicklungen der eigenen Gemeinschaft auseinanderzusetzen und konkrete MaBnahmen zu ihrer Forderung
oder Bekampfung zu ergreifen. Zweitens verhindert ein wertebasierter Ansatz wirksam den Missbrauch des
eignen kulturellen Erbes. Dieser kann als Rechtfertigung fir die Spaltung von Gemeinschaften aufgrund
vermeintlicher kultureller Unterschiede verstanden werden. Nationalisten aller Art nutzen solche kulturellen
Argumente, um ihre Uberlegenheit gegeniiber anderen Nationen zu rechtfertigen, was letztendlich zu
nationalen oder ethnischen Konflikten fiihrt. Wenn hingegen das kulturelle Erbe innerhalb eines soliden
demokratischen und menschenrechtsbasierten Rahmens entdeckt wird, flihrt dies nicht zu kulturellen
Spaltungen, da bestehende kulturelle Unterschiede nicht als Bedrohung oder Gefahr verstanden werden,
sondern als konstruktive Quelle fir individuelle und gemeinschaftliche Entwicklung.

[2] Website des Europarates https://www.coe.int/en/web/culture-and-heritage/faro-convention, abgerufen am 9. Juli 2025. 4



B =

Kulturelles Erbe in der Bildung

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass die Integration des kulturellen Erbes in Bildungsprogramme ein gro3es
Potenzial birgt:

Erstens fordert die Auseinandersetzung mit dem Erbe und dem kulturellen
Hintergrund der eigenen Gemeinschaft das Selbstbewusstsein der Individuen, da sie
letztendlich Elemente ihrer eigenen Personlichkeit entdecken.

Zweitens kann die Entdeckung unbekannter Fakten liber die eigene Gemeinschaft
die Bindungen zwischen ihren Mitgliedern starken, indem Gemeinsamkeiten
deutlich gemacht werden und mehr Empathie flireinander geweckt wird.

Drittens kann die Entdeckung kritischer Aspekte des eigenen kulturellen und
historischen Hintergrunds dazu fiihren, dass Dysfunktionalitditen der Gemeinschaft
Uberwunden werden.

Viertens kann die Entdeckung herausragender kultureller Merkmale und
Unterschiede zu anderen Gemeinschaften die Neugier der Gemeinschaftsmitglieder
flir andere Kulturen und Traditionen wecken. Dies geschieht, wenn das kulturelle
Erbe mit einer soliden, auf Menschenrechten basierenden Haltung angegangen
wird, die Demokratie und ihre pluralistischen Grundlagen umfasst.

Fiinftens ist die Erforschung des kulturellen Erbes eine multidimensionale Aufgabe,
die vielfaltige Fahigkeiten erfordert, die im Laufe des Forschungsprozesses
erworben werden. Dazu gehoren Literaturrecherchetechniken,
Archivforschungstechniken, Interviewtechniken, Prasentationstechniken
einschlieBlich des Umgangs mit multimedialen Ausdrucksformen sowie
Grundkenntnisse und/oder Fahigkeiten im untersuchten inhaltlichen Kontext, um
nur einige zu nennen. Dementsprechend ist ,Kulturelles Bewusstsein und

Ausdruck“ eine von acht Schliisselkompetenzen fiir lebenslanges Lernen.[3]

[3] Europaische Plattform fur Schulbildung: https://school-education.ec.europa.eu/en/discover/tutorials/learn-connect-and-reflect-
cultural-heritage, abgerufen am 15. Juli 2025.




3. Nationale Perspektiven auf lokales
Kulturerbe

3.1. Lokales Erbe in Belgien

OFFENTLICHE WAHRNEHMUNG UND GESELLSCHAFTLICHE BEDEUTUNG

In Belgien spielt das lokale Kulturerbe eine grundlegende Rolle bei der Bildung einer kollektiven und
individuellen Identitat. Ob in Wallonien, Flandern oder Briissel, es wird als Hebel fiir den sozialen
Zusammenhalt, das gemeinsame Gedachtnis und die Férderung der Region angesehen. Obwohl die
Verwaltung des Kulturerbes regionalisiert ist, besteht ein gemeinsames Bewusstsein fiir seine Bedeutung fiir
die Gemeinden.
Die Offentlichkeit zeigt eine tiefe Verbundenheit mit ihrem lokalen Kulturerbe: Ob Kapellen, Bauernhofe,
Bergwerke, Volkstraditionen oder ikonische Naturstatten - diese Elemente sind Quellen der Bedeutung und
des Stolzes. Biirgerinitiativen und lokale Vereine starten immer mehr Projekte zur Férderung dieses
Kulturerbes, darunter Fiihrungen, Ausstellungen, Publikationen und digitale Aufzeichnungen.
Veranstaltungen wie die Tage des offenen Denkmals (oder Open Monumentendag in Flandern) ziehen jedes
Jahr Tausende von Besuchern an und zeigen das anhaltende Interesse der Offentlichkeit.
Das lokale Kulturerbe ist auch ein wiederkehrendes Thema in der Politik, insbesondere in der Kultur-,
Stadtplanungs- und Tourismuspolitik. Die Staatssekretarin flir Raumordnung der Brissler Region, Ans
Persoons, sagte beispielsweise:

»Es kann und muss ein Gleichgewicht zwischen der Modernisierung der Stddte und dem Schutz des

Kulturerbes gefunden werden, wenn den Menschen mehr Raum zurtickgegeben werden soll. “[4]

Einige Gemeinden betonen ihr kulturelles Erbe besonders - beispielsweise : Idndliche Gebiete mit ihren
jahrhundertealten Traditionen, postindustrielle Gebiete auf der Suche nach einer neuen ldentitat oder
multikulturelle Stadtviertel, die das Kulturerbe als Instrument fiir den interkulturellen Dialog nutzen.
Projekte wie ,Vis ton Patrimoine“, ,Patrimoine a roulettes” und ,Un artisan vit dans mon village*“
veranschaulichen diese Dynamik: Sie laden junge Menschen dazu ein, ihre Umgebung zu erkunden, sich
auszudriicken und gemeinsam neue Formen der Vermittlung des Kulturerbes zu entwickeln.

| [4] https://www.brusselstimes.com/belgium/711299/urbicide-how-brussels-is-seeking-to-balance-modernisation-and-heritage?

6



DER REGULATORISCHE UND INSTITUTIONELLE RAHMEN

Belgien verfligt Gber regionale Rechtsrahmen fiir den Denkmalschutz:

In Wallonien definiert der Wallonische Denkmalschutzkodex[5] (aktualisiert im Jahr 2024)
die SchutzmaBnahmen fiir Denkmaler, Statten, bauliche Ensembles oder archdologische
Gebiete. Lokales Kulturerbe kann geschiitzt werden, wenn es als bedeutend fiir die
Regionale Identitat anerkannt wird.

In Flandern legt das Onroerend Erfgoeddecreet[6] (Dekret Giber unbewegliches Kulturerbe, 2013) verschiedene
Anerkennungsebenen fest, die vom kommunalen Kulturerbe bis zum international gelisteten Kulturerbe
reichen. Die Briisseler Region wendet eine spezielle Verordnung aus dem Jahr 1993 an, die den Denkmalschutz
in die Raumplanungspolitik integriert.

Auf foderaler Ebene betreffen die Gesetze hauptsichlich bewegliches Kulturerbe (Werke, Objekte, Archive)
und Kulturexporte. Belgien hat auRerdem mehrere internationale Ubereinkommen ratifiziert (insbesondere
das Ubereinkommen von Faro und das UNESCO-Ubereinkommen zur Bewahrung des immateriellen
Kulturerbes), die Einfluss auf die Regionalpolitik haben.

SchlieBlich spielen die Gemeinden eine zentrale Rolle: Sie schlagen haufig Listen mit zu schiitzenden Objekten
vor, initiieren SensibilisierungsmafBnahmen oder flihren partizipative Projekte mit ihren Einwohnern durch.
Belgien ist besonders reich an 6ffentlichen, privaten und zivilgesellschaftlichen Einrichtungen, die sich der
Erhaltung und Férderung des Kulturerbes widmen:

Wallonien - Wallonische Agentur fiir Kulturerbe (AWaP)
o Auftrag: Das wallonische Baukulturerbe verstehen, bewahren, restaurieren und férdern.
o Ansatz: Die Agentur unterstiitzt Gemeinden, Schulen und Biirger durch technische Beratung,
Subventionen, Schulungen und Bildungsprojekte (wie ,Adopt a Monument" oder , A craftsman lives in
my village“).
o Werte: Generationentiibergreifende Weitergabe, Zuganglichkeit, lokale Wurzeln, politische Bildung.

Flandern - Agentur fiir Immobilienerbe (Agentschap Onroerend Erfgoed)

o Mission: Das Kulturerbe schiitzen, verwalten und fir alle sichtbar machen.

o Ansatz: Unterstlitzung bei der Erstellung kommunaler Bestandsverzeichnisse, Finanzierung von
RestaurierungsmaRnahmen, digitale Sensibilisierungsinstrumente (z. B. erfgoedkaart.be).

o Werte: Biirgerbeteiligung, adaptive Wiederverwendung, Respekt vor der lokalen Identitat.

Briissel - Urban.brussels (Abteilung fiir Kulturerbe)
o Mission: Integration des Kulturerbes in die Stadtplanung und nachhaltige Entwicklungspolitik. o
Ansatz: Unterstlitzung flir Eigentlimer, Verbreitung von Informationen, Vermittlungsprojekte in
stadtischen Gebieten.
o Werte: Vielfalt, Innovation im Bereich Kulturerbe, gemeinsames Management.

Verbande und Biirgerinitiativen
Viele lokale gemeinniitzige Organisationen setzen sich fir die Dokumentation, Weitergabe und
Foérderung des Kulturerbes ein:
o In Wallonien: Qualité-Village-Wallonie, Maison du Patrimoine Médiéval Mosan usw.
o In Flandern: Heemkundige Kringen, lokale Geschichtsvereine
o Im ganzen Land: lokale Museen, Bibliotheken, Geschichtsvereine, engagierte Schulen
Diese Organisationen veroffentlichen Blicher, organisieren Fiihrungen, sammeln Erfahrungsberichte
und entwickeln Bildungsmaterialien. AuBerdem tragen sie dazu bei, den Zugang zum Kulturerbe zu
demokratisieren.

[5] Wallon Kulturgutschutzgesetz, https://agencewallonnedupatrimoine.be/wp-content/uploads/2024/05/20240601_CoPat_Textes_legislatifs_consolides.pdf

[6] https://codex.vlaanderen.be/portals/codex/documenten/1023317.html 7



DAS WERTESYSTEM HINTER LOKALEM UND KULTURELLEM ERBE

In Belgien wird das lokale Kulturerbe in einem weiten und pluralistischen Sinne verstanden, der
Folgendes umfasst:

=
f—)

ST see alte Gebiude, archiologische Stitten, industrielle Uberreste, stidtische

Materielles o Merkmale

Kulturerbe oo

Regionalsprachen, Musik, Rezepte, Handwerkskiinste, Brauche

0

Natiirliches
Kulturerbe

Kulturlandschaften, staatliche Walder, historische Parks

Die am haufigsten hervorgehobenen Werte sind:

Das lokale Kulturerbe ermdglicht es den Menschen, sich mit einem Ort zu
Identitdt und
Wurzeln

identifizieren und das Gefiihl zu haben, Teil einer Gemeinschaft zu sein.

Es wird als wertvolles padagogisches Instrument, als Hiiter fur

.. ss:  Erinnerungen und als Mittel fiir den Dialog zwischen den Generationen
Ubertragung 21 angesehen

und Lernen oo

cee Die Renovierung alter Gebaude wird oft als umweltfreundliche
i Alternative zum Neubau angepriesen.

¢2:  Inmultikulturellen Stadtvierteln wird das kulturelle Erbe zu einer Briicke,
oee zu den Geschichten anderer Kultureln und Gemeinschaften.
Kulturelle see

Vielfalt °*




Institutionen verwenden haufig die Definitionen der UNESCO, passen diese jedoch an
lokale Gegebenheiten an. So schatzt beispielsweise das AWaP sowohl ,renommierte
Zeugen“ als auch ,bescheidene Zeugnisse des Alltagslebens®.

SchlieBlich gewinnen die Konzepte der Teilhabe, Mitgestaltung und Vermittlung in der
Denkmalpolitik zunehmend an Bedeutung. Die Biirger sind nicht mehr nur Zuschauer,

sondern Akteure im Bereich des Kulturerbes.

FAZIT: DIE ROLLE DES LOKALEN KULTURERBES FUR DIE BELGISCHE
IDENTITAT

In Belgien haben die Erhaltung und Férderung des lokalen Kulturerbes eine starke identitatsstiftende
Dimension, insbesondere in einem Land, in dem mehrere Kulturen, Sprachen und historische Narrative
nebeneinander existieren. Das Kulturerbe wird oft als roter Faden gesehen, der Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft verbindet, als Mittel, um sich mit einem Gebiet und einer gemeinsamen Erinnerung zu verbinden.

Es spielt auch eine grundlegende Rolle beim Aufbau einer aktiven Biirgerschaft. Durch Bildungsprojekte wie
,Vis ton Patrimoine“ (Erlebe dein Kulturerbe), ,Classes du Patrimoine* (Kulturerbe-Klassen) und ,Un artisan vit
dans mon village“ (Ein Handwerker lebt in meinem Dorf) werden junge Menschen dazu ermutigt, ihre
Umgebung zu entdecken, zu hinterfragen und zu interpretieren und so ihr kritisches Denken und ihre
Verbundenheit mit dem Gemeinwohl zu entwickeln.

In Zeiten klimatischer Herausforderungen, sozialer Spannungen und digitaler Umbriiche erscheint das lokale
Kulturerbe als Raum fiir Resilienz, Dialog und kollektive Vorstellungskraft. Es tragt dazu bei, eine Gesellschaft
zu formen, die sich ihres Erbes bewusster ist, aber auch offener fir Vielfalt und Wandel.




3.2. Lokales Erbe in Polen

OFFENTLICHE WAHRNEHMUNG UND GESELLSCHAFTLICHE
BEDEUTUNG

Das lokale Kulturerbe in Polen nimmt sowohl im 6ffentlichen Bewusstsein als auch im nationalen Diskurs

einen bedeutenden Platz ein. Die historische Entwicklung der polnischen Nation - gepragt von Teilungen,
Besetzungen, Grenzverschiebungen und systemischen Umbriichen - hat eine starke Sensibilitat fiir Fragen
der kulturellen Identitat und historischen Kontinuitat hervorgebracht. Infolgedessen wird das lokale
Kulturerbe weithin als wesentlicher Bestandteil des umfassenderen nationalen Kulturerbes angesehen und
von verschiedenen Teilen der Gesellschaft mit groBer Ehrfurcht behandelt.

Die breite Offentlichkeit zeigt ein aktives Interesse an der Erhaltung des lokalen Kulturerbes, insbesondere in
Gebieten mit tief verwurzelten historischen und kulturellen Traditionen. Volksbrauche, religiose Rituale,
regionale Dialekte und architektonische Denkmaler werden oft nicht nur als kulturelle Artefakte, sondern
auch als Manifestationen der gemeinschaftlichen Identitit und des generationsiibergreifenden
Gedachtnisses angesehen. Diese Geflihle finden haufig ihren Widerhall in der politischen Rhetorik. Polnische
Politiker, darunter Prasidenten und Kulturminister, haben wiederholt betont, wie wichtig es ist, das
kulturelle Gedachtnis zu bewahren und das materielle und immaterielle Erbe fiir kiinftige Generationen zu
erhalten. So hat beispielsweise Prasident Andrzej Duda das Kulturerbe als ,moralische Verpflichtung
gegenlber denen, die die Seele der polnischen Nation gepragt haben” bezeichnet.

Fragen des Kulturerbes werden auch regelmaRig in Parlamentsdebatten und Initiativen der
Kommunalverwaltungen behandelt, insbesondere im Zusammenhang mit regionaler Entwicklung, Tourigmus
und Bildung. In den letzten Jahren wurde der Wiederbelebung vernachlassigter oder vergessener
Kulturgtiter - insbesondere derjenigen von Minderheiten oder Nachkriegsgemeinschaften - zunehmend
Aufmerksamkeit gewidmet, was ein wachsendes Bewusstsein fiir die multikulturellen Dimensionen der
polnischen Geschichte verdeutlicht.

Prof. Jacek Purchla, Griinder des Internationalen Kulturzentrums in Krakau, hat die Bedeutung des lokalen
Kulturerbes fiir die Gestaltung der regionalen Identitat und der Stadtentwicklung hervorgehoben. Er
argumentiert: ,Kulturerbe ist nicht nur das Erbe der Vergangenheit, sondern eine strategische Ressource fiir
die Zukunft, insbesondere fiir lokale Gemeinschaften, die nach Jahrzehnten der Ausléschung ihre Identitat
zuriickgewinnen wollen“ (Quelle: Cultural Heritage and Identity in Central Europe, 2011).

10



Purchlas Perspektive verdeutlicht, dass das kulturelle Erbe nicht nur als Mittel zur

Erinnerung an die Vergangenheit dient, sondern auch als Instrument, mit dem

verschiedene Gemeinschaften in ganz Polen - landliche, stadtische, Minderheiten und

religiose - aktiv ihre Identitat gestalten und ihren Platz innerhalb der nationalen

Erzihlung behaupten. Zunachst einmal scheinen landliche Gemeinschaften oft eine

starke Verbundenheit mit Volkstraditionen, Dialekten, religidsen Ritualen und lokalem

Handwerk zu zeigen. Diese Elemente sind integraler Bestandteil der lokalen Identitat.

Andererseits konzentrieren sich stidtische Gemeinden, insbesondere in historisch bedeutenden Stidten wie

Krakau, Breslau und Danzig, eher auf das architektonische und multikulturelle Erbe (einschlieBlich deutscher,
judischer und russischer Einfliisse). Darliber hinaus legen Minderheiten und marginalisierte Gemeinschaften

wie die Lemken, Kaschuben, Schlesier und Roma groBen Wert auf die Bewahrung ihrer Kultur, um ihre eigene

Identitat im groBeren polnischen Kontext zu behaupten. SchlieBlich spielen religiése Gemeinschaften,
insbesondere die katholische Kirche, eine wichtige Rolle bei der Bewahrung und Férderung des religiosen
Erbes, darunter Kirchen, Heiligtimer und Wallfahrtsorte.

Das zentrale Instrument zum Schutz des lokalen Kulturerbes in Polen ist das Gesetz liber den Schutz und die
Pflege von Denkmadlern (polnisch: Ustawa o ochronie zabytkéw i opiece nad zabytkami, 2003), das einen
umfassenden Rahmen fiir den Schutz, die Erhaltung und die Dokumentation von Kulturgilitern mit historischer,
kiinstlerischer oder wissenschaftlicher Bedeutung schafft. Dieses Gesetz definiert Kulturerbe als 6ffentliches
Gut, dessen Erhaltung dem allgemeinen Interesse der Gesellschaft dient.

Es Ubertragt die Verantwortung dem Staat, den lokalen Behdrden und privaten Eigentiimern und rechtfertigt
Eingriffe mit dem Argument, dass das kulturelle Erbe die nationale Identitat, das kollektive Gedachtnis und das
staatsburgerliche Bewusstsein starkt.

Das Gesetz schreibt die Erstellung von Denkmalverzeichnissen vor, erlegt den Eigentliimern Verpflichtungen auf
und erméchtigt die zustandigen Behoérden, bei Vernachlassigung oder unsachgemafien Veranderungen
einzugreifen. Die ErhaltungsmaBnahmen werden durch nationale und regionale Finanzierungsmechanismen
unterstitzt, die haufig durch Kulturfonds der Europaischen Union erganzt werden.

Das Gesetz bekraftigt, dass das Kulturerbe eine unersetzliche Quelle des Wissens, der Identitat und der
historischen Kontinuitat ist.

Fur die Koordination der Kulturerbepolitik ist das Nationale Institut fur Kulturerbe (Narodowy Instytut
Dziedzictwa, NID) zustandig. Zu seinen Aufgaben gehdéren die Identifizierung, Erforschung, Dokumentation und
Forderung des materiellen und immateriellen Kulturerbes. Es definiert lokale Kulturerbe als integralen
Bestandteil der Kulturlandschaft, einschlieBlich der historische Architektur, archdologische Statten,
traditionelles Handwerk, miindliche Uberlieferungen und lokale Briuche. Der Rat betont den gesellschaftlichen
Wert des Kulturerbes und dessen Erhaltung als Bildungsaufgabe, Beitrag zur sozialen Teilhabe und Grundlage
nationaler Kohasion. In seinen 6ffentlichen Stellungnahmen wird Kulturerbepflege haufig als kulturelle und
moralische Verpflichtung dargestellt, zentral fiir die Weitergabe zwischen Generationen und die
gesellschaftliche Resilienz.

Ebenfalls maRgeblich ist das Ministerium fiir Kultur und nationales Erbe, welches die Nationale
Kulturerbepolitik gestaltet. In seinem Leitbild betont es die Bewahrung und Férderung des kulturellen Erbes
Polens als Grundlage der nationalen Identitat, blrgerschaftlichen Engagements und internationalen
Anerkennung. Der Ansatz des Ministeriums in Bezug auf das lokale Kulturerbe ist vielschichtig: Er kombiniert
finanzielle Unterstitzung (z. B. durch Férderprogramme wie Ochrona Zabytkéw oder Kultura ludowa i
tradycyjna), legislative Aufsicht und internationale Zusammenarbeit, um sowohl den Schutz materieller Statten
als auch die Weitergabe immaterieller kultureller Praktiken zu gewahrleisten. 1 1



Das Ministerium versteht lokale Kulturerbe in einem weiten Sinne, der nicht nur

historische Gebdude und Denkmaler umfasst, sondern auch Volkskultur, Sprache,

miindliche Uberlieferungen, Handwerkskunst und religiése Rituale. Diese inklusive

Definition spiegelt die wachsende Anerkennung des Kulturerbes als lebendigen,

dynamischen Prozess wider, der in der Gemeinschaft verwurzelt ist. Das lokale Kulturerbe

gilt sowohl als Ausdruck der regionalen Vielfalt als auch als konstitutives Element des

nationalen Kulturerbe. In seinen 6ffentlichen Mitteilungen und politischen Rahmenwerken betont das
Ministerium die Bedeutung des lokalen Kulturerbes, indem es dessen Rolle fiir die Férderung des sozialen
Zusammenhalts, der birgerlichen Identitat und der Kontinuitat zwischen den Generationen hervorhebt. Das
Erhalten von lokalem Kulturerbe wird als biirgerliche Verantwortung gesehen, die die nationale
Widerstandsfahigkeit starkt, den Tourismus und die wirtschaftliche Entwicklung férdert und dafiir sorgt, dass
die Erinnerung an vielfaltige kulturelle Erfahrungen lebending bleibt - insbesondere solche, die von fritheren
Regimes unterdriickt oder ausgeléscht wurden.

Auf regionaler Ebene fungieren die Denkmalschutzbeauftragten der Woiwodschaften (Regionen) als
dezentrale Organe der Denkmalpflege. Ihre Hauptaufgabe ist die Umsetzung der staatlichen Politik im Bereich
der Erhaltung, Restaurierung und Dokumentation von Kulturgtitern. Sie verfolgen einen schiitzenden und
regulierenden Ansatz, der sich auf die Durchsetzung von Rechtsvorschriften, die Raumplanung und die
technische Aufsicht konzentriert. Flr diese Denkmalpfleger wird das lokale Kulturerbe weitgehend anhand
der materiellen Kultur definiert - historische Architektur, archdologische Statten und Stadtstrukturen -, aber
ihre Arbeit wird zunehmend durch Konsultationen mit der Bevolkerung und partizipative Planung gepragt. Sie
betonen den Wert des Kulturerbes nicht nur fur das historische Wissen, sondern auch fiir die lokale
Entwicklung und die kulturelle Nachhaltigkeit.

Zahlreiche Nichtregierungsorganisationen und private Stiftungen sind im Bereich der Denkmalpflege tatig.
Unter ihnen spielt die Stiftung fir Kulturerbe (polnisch: Fundacja Dziedzictwa Kulturowego) eine
herausragende Rolle. Diese Organisation engagiert sich in Restaurierungsprojekten, insbesondere von
religiosen und Minderheiten-Denkmalern, und fordert das 6ffentliche Bewusstsein durch Ausstellungen,
Vortrage und Publikationen. Die Mission der Stiftung unterstreicht die ethische Dimension der Arbeit im
Bereich des Kulturerbes, namlich die Pflicht, vergessene oder vernachlassigte Geschichte wiederzuentdecken
und den Dialog zwischen den Gemeinschaften zu férdern. Ihr Ansatz beinhaltet oft die Zusammenarbeit mit
den lokalen Bewohnern, wodurch die Rolle des Kulturerbes als gemeinschaftliches Gut und nicht als rein
institutionelles Anliegen gestarkt wird.

12




DAS WERTESYSTEM HINTER LOKALEM UND KULTURELLEM ERBE

Das lokale Kulturerbe nimmt einen wichtigen Platz in der offentlichen Debatte und den institutionellen
Rahmenbedingungen Polens ein, wo ihm eine Vielzahl miteinander verbundener Werte zugeschrieben wird. Zu
den wichtigsten zahlen:

Das kulturelle Erbe wird allgemein als eine Saule der lokalen und nationalen

) Identitat verstanden, die dazu dient, vergangene Generationen mit der

Identitat und heutigen Gesellschaft und zukiinftigen Gemeinschaften zu verbinden.
Kontinuitat

.ee Der Schutz und die Erhaltung des Kulturerbes werden als kollektive
eoe Verantwortung dargestellt, die Einzelpersonen, Gemeinschaften und
ces Institutionen in einem gemeinsamen Engagement fiir die kulturelle
oo Verantwortung einbindet.

cee In Regionen, die von historischen Konflikten oder politischen Umbriichen
see gepragt sind, wird das kulturelle Erbe oft als Quelle der Einheit

oo herangezogen, um soziale Bindungen zu férdern und das Geflihl der

0o gemeinsamen Zugehorigkeit zu starken.

i,

“| vos Die Bewahrung des kulturellen Erbes wird haufig als moralische
: «es Verpflichtung und historische Gerechtigkeit dargestellt, insbesondere im
Moralisches und vee 7 h K £ d der Auslésch
e e usammenhang mit Kriegszerstérungen und der Ausléschung von
Geddchtnis «s+  Minderheitenerzihlungen.

Diese Werte kommen in einer Reihe von MaBhahmen zum Ausdruck,
darunter offentliche Aufklarungskampagnen, die Entwicklung von
Y oo Lehrplanen und lokale Initiativen zur Wiederbelebung historischer

oo Umgebungen, zur Bewahrung traditionellen Wissens und zur Sammlung

Bildungswert .E, miindlicher Uberlieferungen. Durch solche Bemiihungen wird das

Kulturerbe nicht nur bewahrt, sondern auch aktiv in das zeitgendssische
kulturelle und gesellschaftliche Leben integriert.

13



FAZIT: DIE ROLLE DES LOKALEN KULTURERBES FUR DIE
POLNISCHE IDENTITAT

Zusammenfassend lasst sich sagen, dass die Erhaltung und Forderung des lokalen
Kulturerbes in Polen eine entscheidende Rolle bei der Gestaltung des kulturellen
Selbstbewusstseins und der kollektiven Identitat des polnischen Volkes spielt. In einem
Land, dessen historische Landschaft durch duBere Einfllisse dramatisch verandert
wurde, spiegelt das lokale Kulturerbe nicht nur den einzigartigen Charakter bestimmter Regionen oder
Gemeinschaften wider, sondern tragt auch zu einer umfassenderen nationalen Erzahlung bei, die Vielfalt,
Erinnerung und Kontinuitat wertschatzt. Als solches fungiert es als entscheidendes Instrument im
fortlaufenden Prozess des kulturellen Wiederaufbaus und der Identitatsbildung und bekraftigt Polens
Engagement, seine Vergangenheit zu wiirdigen und gleichzeitig die Komplexitat der Gegenwart zu

bewaltigen.

14



3.3. Lokales Kulturerbe in Ungarn

OFFENTLICHE WAHRNEHMUNG UND GESELLSCHAFTLICHE
BEDEUTUNG

In Ungarn hat das lokale Kulturerbe einen hohen Stellenwert in der Gesellschaft. Dies zeigt sich in der

Beliebtheit von Volksfesten, Gemeinschaftstraditionen und der weit verbreiteten Erhaltung historischer
Statten. Untersuchungen zu landlichen Gemeinden in Ungarn zeigen, dass das Kulturerbe tief in der Struktur
dieser Gemeinden verwurzelt ist und Traditionen und Erinnerungen die lokale Landschaft pragen (Csurgé &
Smith, 2022). [7] In vielen Dérfern und Kleinstadten sind die Menschen tief mit ihren lokalen Briuchen
verbunden, sei es durch traditionelle Tanze, regionales Handwerk oder lokale Kiiche. Diese Traditionen
werden nicht nur geschatzt, sondern auch aktiv bewahrt und an zukiinftige Generationen weitergegeben.
Ein einzigartiges Beispiel fiir diese tiefe Verbundenheit ist der Buséjaras-Karneval in Mohacs[8], eine
jahrhundertealte Tradition, bei der die Teilnehmer Masken und Schafsfelle tragen, um den Winter zu
vertreiben. Dieses von der UNESCO als immaterielles Kulturerbe anerkannte Ereignis ist viel mehr als nur ein
Fest - es ist eine Feier der lokalen Identitat. Jedes Jahr kommen Tausende von Besuchern, und die gesamte
Gemeinde, einschlie3lich der Jugend, beteiligt sich daran, die Tradition am Leben zu erhalten. Fiir die
Menschen in Mohdacs ist der Karneval nicht nur ein kulturelles Ereignis, sondern ein wichtiger Teil ihrer
Identitat, der sie mit ihrer Vergangenheit verbindet und ein gemeinsames Zugehoérigkeitsgefiihl in der
Gegenwart schafft. Ahnlich verhilt es sich mit der Maty6-Stickerei aus Mezékdvesd[9], die fiir ihre lebhaften
Blumenmuster bekannt ist. Sie ist eine lebendige Tradition, die von lokalen Handwerkern bewahrt wurde
und von der UNESCO als immaterielles Kulturerbe anerkannt wurde. Diese Beispiele zeigen, dass fiir viele
Ungarn das Kulturerbe kein fernes Konzept ist, sondern etwas, das in ihren Alltag eingebunden ist.

i B

&
‘.ﬁ‘ A & S 4
) . ‘ ’
N )
d'# " 3 ¥ i 5 1
= /W‘" E
- i g
| AT L
s [t i
N A i - i v R o
Lﬁ Al TIA 3lly NP R L Li
: o . T i
' T T T ‘ Al p il 4§ A A Bl
i BB '[ 1 | Mg gy |
W ' ' TR I L o ‘ ilal i .l
S et il S Iy LT B W T T T S S B A A
il sebe e obe e ibe ool A Wiy Rt et A A AN * AN 1= Lt e e e L] L]
} I "m "m' : " l 8l bl kin i"!nr A YUY T A T I T O
LLULLUU QRO CH Ay ‘ UL ’
— : - ] B i e e e s s e e e — et i1 il i i T er
- Mmm,mmim ulufufulnl Tt
\ i 23 3l
= ; : ‘ f
1 eferl® 1 = LB ] = [} t I
g ey e gd owd e '-fu_l‘}.__f.‘“"‘ n_-— I:(:‘{E:F%f_,—?;*— LA ey T CENNEERE 3 ‘-i';’:;.....‘@l T e - -
&w L T R TN 3 P Y PR T 4 e L T o a2 iR S e - i — E o |

[7]1 Csurgd, B., & Smith, D. (2022). Rural heritage and place-making: Embedding community values, traditions, and memories in Hungary.
Journal of Rural Studies, 75, 100-112. https://doi.org/10.1016/}.jrurstud.2022.01.012
[8] Mohacs Buséjaras carnival: UNESCO Intangible Cultural Heritage. Abgerufen am 30. Juni 2025 von

https://ich.unesco.org/en/RL/busojaras-carnival-in-mohacs-00320
[9] Matyd embroidery: UNESCO Intangible Cultural Heritage. Abgerufen am 30. Juni 2025 von 1 5

https://ich.unesco.org/en/RL/maty%C3%B3-embroidery-00321



Viele Ungarn beteiligen sich an Aktivitdten im Zusammenhang mit dem kulturellen Erbe:
Volkstanzh3user (tdnchaz-Veranstaltungen) sind bei jungen Menschen beliebt, lokale
Geschichtsmuseen und Freilichtmuseen (tajhazak) werden regelmaRig besucht. Darliber
hinaus ziehen die jahrlichen Kulturerbetage (Kulturalis Orékség Napjai)[10] zahlreiche
Besucher zu historischen Gebauden und Statten in ganz Ungarn. Diese Veranstaltungen
unterstreichen das wachsende 6ffentliche Interesse an der Erhaltung des kulturellen

Erbes, an dem sich sowohl jlingere als auch altere Generationen beteiligen. Landliche
Gemeinden, ethnische Minderheiten und altere Menschen haben sich traditionell eher auf die Bewahrung des

kulturellen Erbes konzentriert, doch in den letzten Jahren ist ein deutliches Wiederaufleben des Interesses
unter der stadtischen Jugend zu beobachten. Volksmusik- und Tanzensembles erfreuen sich sogar in Budapest
groRer Beliebtheit, was zeigt, dass lokale Traditionen eine breite Anziehungskraft haben und nicht mehr nur auf
landliche Gebiete beschrankt sind. Tatsachlich spiegelt das wachsende Interesse jlingerer Menschen in den
Stadten am lokalen Kulturerbe eine tiefgreifende kulturelle Wiederbelebung wider, da die Jugend zunehmend
danach strebt, sich wieder mit ihren Wurzeln zu verbinden. Auf politischer Ebene ist das lokale Erbe zu einem
wichtigen Thema geworden, das oft mit Diskussionen tiber nationale Identitat und Kulturpolitik verbunden ist.
In den letzten Jahren war die Erhaltung des kulturellen Erbes ein zentrales Thema auf der politischen Agenda
Ungarns. Die Kulturpolitik betont zunehmend das Erbe als wertvolles Gut, das nicht nur fir den Tourismus,
sondern auch fiir den Aufbau von Gemeinschaften und die Férderung des Patriotismus von entscheidender
Bedeutung ist. Das lokale Erbe mit seiner starken Verbindung zur nationalen Identitat wird nicht als
Nischeninteresse betrachtet, sondern als ein Schliisselelement des 6ffentlichen Lebens. Infolgedessen sind
Diskussionen Uber die Erhaltung des Kulturerbes zunehmend sichtbar geworden und haben sich aus
akademischen Kreisen in den Vordergrund der nationalen Debatte verlagert.

Der Denkmalschutz in Ungarn basiert auf einem umfassenden Rechtsrahmen:

o Das Gesetz LXIV von 2001 (iber den Schutz des kulturellen Erbes bildet die Rechtsgrundlage fiir die
Identifizierung, Erhaltung und Nutzung des kulturellen Erbes. Es umfasst sowohl materielles Kulturerbe
(wie Denkmaler, historische Gebiude und Artefakte) als auch immaterielles Kulturerbe (wie Brauche,
Traditionen und Handwerkskunst). Das Gesetz betont die Bedeutung von Nachhaltigkeit, 6ffentlicher
Beteiligung und Bildung, um sicherzustellen, dass das Kulturerbe nicht nur geschiitzt, sondern auch fiir
kiinftige Generationen zuganglich ist.

 Die Regierungsverordnung 393/2012 (XII. 20.) legt die Arbeitsweise der Denkmalschutzbehérden fest und
definiert, wie Kulturerbestatten registriert, geschiitzt und tiberwacht werden sollen. Diese Verordnung
gewahrleistet, dass der Prozess der Denkmalpflege standardisiert und systematisch erfolgt und somit
landesweit einheitlich ist.

Ungarn beteiligt sich auch aktiv an wichtigen internationalen Abkommen, die den Schutz des Kulturerbes
regeln. Als Unterzeichner der UNESCO-Welterbekonvention und der Konvention zum Schutz des immateriellen
Kulturerbes von 2003 hat sich Ungarn den weltweiten Bemiihungen zum Schutz des Kulturerbes verpflichtet.
Diese internationalen Abkommen bieten Ungarn den Rahmen, um sicherzustellen, dass sein Kulturerbe nicht
nur aus nationalem Stolz, sondern auch fiir die Weltgemeinschaft erhalten bleibt. Durch die Einhaltung dieser
Ubereinkommen passt Ungarn seine Politik an globale Standards an und stirkt seine Rolle im internationalen
Denkmalschutz.

Ein bemerkenswerter Aspekt des ungarischen Denkmalschutzsystems ist seine dezentrale Struktur. Wahrend
die nationale Regierung Gibergeordnete Gesetze und Rahmenbedingungen vorgibt, spielen lokale Gemeinden,
Museen und Nationalpark-Rangerdienste eine aktive Rolle beim Schutz des Kulturerbes auf lokaler Ebene.
Lokale Behoérden sind befugt, Entscheidungen zum Schutz des Kulturerbes zu treffen, und lokale Museen, die
oft von den Gemeinden unterhalten werden, spielen eine wichtige Rolle sowohl bei der Erforschung als auch
bei der Ausstellung des kulturellen Erbes. Dartiber hinaus unterstiitzen die Nationalpark-Rangerdienste den
Schutz archaologischer Statten und sorgen dafiir, dass das Kulturerbe sowohl in der natiirlichen Umgebung als
auch in Form von Bauwerken geschiitzt wird.

[10] Kulturalis Orokség Napjai: Heritage Days in Hungary. Abgerufen am 30. Juni 2025 von https://www.kulturoris.hu/en/ 1 6



Ungarn legt ebenfalls groBen Wert auf den Schutz des immateriellen Kulturerbes - ein
Engagement, das durch die friihzeitige Ratifizierung der UNESCO-Konvention zum
immateriellen Kulturerbe von 2003 untermauert wurde. Dazu gehort ein breites Spektrum
kultureller Praktiken wie traditionelle Musik, Handwerk und Feste, die aus der kulturellen
Landschaft Ungarns nicht wegzudenken sind. In den letzten Jahren hat sich Ungarn auch

die Grundsatze der Faro-Konvention zu eigen gemacht, die den sozialen Wert des
Kulturerbes betonen. Dieser Wandel erkennt an, dass es bei der Erhaltung des Kulturerbes nicht nur um den

Schutz physischer Statten geht, sondern auch darum, sicherzustellen, dass lebendige Traditionen fiir die
Gemeinschaft lebendig und zuganglich bleiben.

Viele lokale Gemeinschaften in Ungarn engagieren sich besonders fiir die Bewahrung ihres kulturellen Erbes.
Vor allem landliche Dorfer sind stolz darauf, Traditionen wie Trachten, Tanze und Feste zu pflegen, die liber
Generationen hinweg weitergegeben werden. So veranstaltet beispielsweise die Pal6c-Gemeinde in
Nordungarn jahrliche Feste zu Ehren ihrer Volkskultur, und die Székely in Siebenblirgen ehren ihr Erbe
weiterhin als Teil ihrer Identitat. In ahnlicher Weise betreiben ethnische Minderheiten wie die Schwaben
(Donau-Deutsche) und Slowaken Kulturzentren, um ihre einzigartigen Brauche und Traditionen zu bewahren,
oft unterstiitzt durch Initiativen der lokalen Behorden.

Neben diesen Basisinitiativen spielen mehrere wichtige Institutionen eine entscheidende Rolle bei der
Bewahrung und Férderung des ungarischen Kulturerbes. Das Ungarische Haus des Kulturerbes (Hagyomanyok
Haza)[11] ist eine fihrende Institution, die sich auf den Schutz der Volkstraditionen im Karpatenbecken
konzentriert und Workshops, Schulungen und 6ffentliche Bildungsangebote anbietet. Das Nationalmuseum
und andere regionale Museen spielen eine zentrale Rolle bei der Erhaltung des materiellen Kulturerbes, indem
sie historische Artefakte sammeln und restaurieren. Fachorganisationen wie ICOMOS[12] Ungarn und Europa
Nostra Ungarn tragen ebenfalls zur Erhaltung des Kulturerbes bei, indem sie fachliche Beratung und
Anerkennungsprogramme anbieten.

In Ungarn wird das lokale Kulturerbe weithin sowohl als kulturelles Gut als auch als birgerliche Verantwortung
verstanden. Es spielt eine wichtige Rolle bei der Férderung des Nationalstolzes, der Identitat und der
Kontinuitat. Das Kulturerbe wird oft als ein Vermachtnis betrachtet, das es zu ehren und zu bewahren gilt,
wobei traditionelle Brauche als integraler Bestandteil des Selbstverstiandnisses der Gemeinschaft gefeiert
werden. Im Mittelpunkt steht dabei das Konzept des Hungarikums - eine Bezeichnung fiir einzigartige
ungarische Produkte, Traditionen und Werte, die aufgrund ihrer kulturellen Bedeutung offiziell anerkannt sind.
Dazu gehoren kulinarische Traditionen wie Tokajer Wein und Kalocsa-Paprika sowie Volkskunst, Musik und
regionale Feste. Diese Elemente sind nicht nur Symbole des Stolzes, sondern dienen auch dazu, Generationen
zu vereinen und die Ungarn mit ihrer gemeinsamen Geschichte zu verbinden.

Gleichzeitig betonen neuere Interpretationen des Kulturerbes Vielfalt, kritische Reflexion und Innovation. Das
lokale Kulturerbe wird zunehmend als Instrument fiir die Entwicklung der Gemeinschaft, die Einbindung der
Jugend und den interkulturellen Dialog anerkannt. Wahrend traditionelle Erzahlungen oft die landliche
Vergangenheit Ungarns romantisieren, beschaftigen sich zeitgendssische Praktiken mit unbekannten
Geschichten, marginalisierten Geschichtsstrangen und sich wandelnden Identitaten. Das Kulturerbe wird so zu
einer lebendigen, dynamischen Ressource, die den sozialen Zusammenhalt und das generationsiibergreifende
Lernen fordern kann. Es befahigt Gemeinschaften, liber ihre Geschichte nachzudenken, ihre kulturelle Vielfalt
zu feiern und sich mit neuen, inklusiven kulturellen Praktiken auseinanderzusetzen. In diesem Sinne verandert
sich Ungarns Herangehensweise an das lokale Kulturerbe - es verbindet Tradition mit Innovation und erkennt

sowohl die positiven als auch die negativen Aspekte seiner Vergangenheit an.

[11] Hungarian Heritage House (Hagyomanyok Haza): About us. Abgerufen am 30. Juni 2025 von https://vvvvvv.hagyomanyokhaza‘hu/ei 7
[12] ICOMOS Hungary: About ICOMOS Hungary. Abgerufen am 30. Juni 2025 von https://www.icomos.hu/en



DIE AUSEINANDERSETZUNG MIT EINER KOMPLIZIERTEN
VERGANGENHEIT: DAS ERBE VON TRIANON

Der Vertrag von Trianon im Jahr 1920 veranderte die Grenzen Ungarns erheblich und lief3

Millionen ethnischer Ungarn auBerhalb der neuen Landesgrenzen zuriick. Dieser

Gebietsverlust und seine kulturellen Folgen sind von zentraler Bedeutung fiir das nationale

Gedachtnis Ungarns und wird of als ,,Das Trianon-Trauma*“ bezeichnet. Obwohl die Auswirkungen dieses
Ereignisses noch immer zu spiiren sind, hat Ungarn Wege gefunden, mit seinem Erbe umzugehen. Der 4. Juni
wird als Tag der nationalen Einheit begangen, der die gemeinsame kulturelle Identitat der ungarischen
Gemeinschaften unabhangig von nationalen Grenzen betont. MalZnahmen wie die Gewahrung der doppelten
Staatsbiirgerschaft fir ethnische Ungarn im Ausland zielen darauf ab, diese Verbindungen zu starken.
Gedenkstatten und kulturelle Ausdrucksformen tragen dazu bei, die Geschichte von Trianon im 6ffentlichen
Bewusstsein prasent zu halten. Das Nationale Denkmal der Einheit in Budapest erinnert an die verlorenen
ungarischen Siedlungen, und die Székely Himnusz (Székely-Hymne) ist nach wie vor ein wichtiges kulturelles
Symbol. Diese Bemiihungen tragen dazu bei, die Erinnerung an Trianon zu bewahren und ein Gefiihl der
kollektiven Identitat unter den Ungarn sowohl innerhalb des Landes als auch in den Gemeinden im Ausland
aufrechtzuerhalten.

FAZIT: KULTURERBE UND UNGARISCHE IDENTITAT

Die Bewahrung des lokalen Kulturerbes ist fiir das Selbstbewusstsein des ungarischen Volkes von
entscheidender Bedeutung. Es verbindet Generationen und starkt das Bewusstsein fiir eine gemeinsame
Geschichte. Feste, Lieder und Traditionen ehren nicht nur die Vergangenheit, sondern priagen auch die
kollektive Identitidt des Landes. Diese lebendigen Traditionen werden aktiv bewahrt und weitergegeben,
sodass das Kulturerbe ein lebendiger Teil des Alltags bleibt. Dies wird auch durch strenge Gesetze und
kulturelle Institutionen unterstiitzt, die das nationale Engagement fiir den Schutz sowohl materieller
Denkmaler als auch immaterieller Brauche fiir kiinftige Generationen widerspiegeln.

Das reiche kulturelle Erbe Ungarns, das durch UNESCO-Welterbestatten wie Holl6ké und gefeierte lokale
Traditionen zum Ausdruck kommt, tragt dazu bei, das Land auf der internationalen Biihne hervorzuheben.
»Hungaricum”, ein Begriff fiir einzigartige ungarische Produkte und Traditionen wie Tokajer Wein und Kalocsa-
Paprika, unterstreicht den Stolz der Ungarn auf ihre kulturellen Schatze. Das gemeinsame kulturelle Gedachtnis
verbindet auch ungarische Gemeinschaften tber Grenzen hinweg und schafft ein Gefiihl der Einheit inmitten
historischer Herausforderungen wie Trianon. Zusammenfassend lasst sich sagen, dass es bei der Bewahrung
des Kulturerbes in Ungarn nicht nur darum geht, die Vergangenheit zu ehren, sondern dass es eine lebendige,
verbindende Kraft ist, die die kollektive Identitdt der Nation pragt und ihre Zukunft bestimmt.




3.4. Lokales Erbe in Serbien

OFFENTLICHE WAHRNEHMUNG UND
GESELLSCHAFTLICHE BEDEUTUNG

Serbien ist bekannt fir seine Tradition, Kultur und sein kulturelles Erbe, das oft im Sinne von materieller
Kultur (Denkmailer, traditionelle Architektur, Kirchen, Handwerk) und immateriellen Elementen
(Sprachdialekte, Musik, Rituale, Folklore, Brauche) verstanden wird. In Serbien gibt es formelle
Mechanismen zum Schutz des kulturellen Erbes, viele Initiativen gehen von lokalen Gemeinschaften,
Jugendorganisationen und Biirgern aus. Der formelle Schutz des kulturellen Erbes geht auf Prinz Aleksandar
Karadordevi¢ zurtick, der auf Vorschlag von Jovan Steria Popovi¢ am 22. Februar 1844 in Ubereinstimmung
mit der Sowjetunion das Dekret {iber das Verbot der Zerstérung alter Stadte und ihrer Ruinen erlieB3. Die
Verordnung zum Schutz antiker Denkmaler ist das erste allgemeine Gesetz zum Schutz des kulturellen Erbes
in Serbien und stellt eines der ersten modernen allgemeinen Gesetze zu Denkmalern im Europa des 19.
Jahrhunderts dar.

Dank der besonderen Bemiihungen des Schriftstellers Milorad Panic¢-Surep (spater erster Direktor des
Instituts) griindete die serbische Regierung 1947 das Institut fiir den Schutz und die wissenschaftliche
Erforschung der Kulturdenkmaler der Volksrepublik Serbien mit Sitz in Belgrad. Im Jahr 1960 wurde das
Institut in Republikinstitut fir den Schutz von Kulturdenkmalern - Belgrad umbenannt, 1971 kam das
Jugoslawische Institut flir den Schutz von Kulturdenkmalern hinzu, und bald begann der Aufbau eines
Netzwerks von Schutzinstitutionen auf dem Gebiet Serbiens.

Serbien ist sehr bekannt fir die Bewahrung von Kultur und Tradition sowie fiir traditionellen Tanz und
Folklore. Srpsko kolo ist ein traditioneller serbischer Tanz, der auf der UNESCO-Liste der geschiitzten
Kulturglter steht. Kolo ist ein Spiegelbild des serbischen Volkes und wird bei allen Veranstaltungen der
Serben im Laufe ihres Lebens aufgefiihrt. Die Brauche unterscheiden sich je nach Region, und jede Region
hat eine sehr komplexe Struktur von Brauchen, wahrend Veranstaltungen, die in der Vergangenheit
organisiert wurden, an bestimmten Orten noch immer vertreten sind.

Es gibt verschiedene Festivals und kulturelle Veranstaltungen, bei denen Folkloreensembles serbische
Choreografien, Gesange und Instrumentalauffliihrungen prasentieren. So ist das ,Sabor trubaca u Guci” eines
der meistbesuchten Musikfestivals mit einem starken Folkloreanteil, wiahrend das ,Vukov sabor u Trsi¢u” die
alteste kulturelle Veranstaltung in Serbien ist.

Das lokale Kulturerbe ist fiir die Offentlichkeit von Bedeutung, insbesondere in landlichen Gebieten, wo
Traditionen und Brauche wie friiher gepflegt werden. In den letzten Jahren ist das Bewusstsein fiir die
Notwendigkeit der Erhaltung lokaler Brauche, Dialekte sowie des Volksgesangs, -tanzes und -
instrumentenspiels gestiegen. In jlingster Zeit wurden in Serbien viele Projekte zur Digitalisierung von
Kulturgtitern durchgefiihrt.




RECHTLICHER UND INSTITUTIONELLER RAHMEN

Anfang 2021 legte das Ministerium fiir Kultur und Information strategische Prioritaten fiir
die Entwicklung der Kultur in der Republik Serbien fiir den Zeitraum 2021-2025 fest, die

von der Regierung der Republik Serbien genehmigt wurden. Dieses Dokument
legt 20 wichtige Leitlinien fiir die Kulturpolitik fest, mit dem Ziel, den Kultursektor zu verbessern, das

Bewusstsein fiir kulturelle Identitat zu starken, moderne und innovative Ansatze fur die Vermittlung kultureller
Werte einzufiihren sowie die Zusammenarbeit mit den Bereichen Bildung, Wissenschaft und Tourismus zu
fordern.

Zu den strategischen Zielen der serbischen Kulturpolitik zahlen insbesondere: die Aufstockung der
Haushaltsmittel fir Kultur, die Erhaltung des kulturellen und historischen Erbes, die intensive Zusammenarbeit
mit der UNESCO, die Entwicklung moderner Museen und Galerien, die Foérderung der Kunst und der
Filmindustrie, die Wettbewerbsfahigkeit im Medienbereich sowie die Dezentralisierung der Kulturproduktion.
Zu den weiteren wichtigen Prioritaten zahlen die Entwicklung der Kulturdiplomatie, die Umsetzung und
Fortfiihrung wichtiger Infrastrukturprojekte, die Zusammenarbeit mit dem privaten Sektor im Rahmen
offentlich-privater Partnerschaften sowie die Einbindung anderer relevanter Akteure. Dariiber hinaus ist
geplant, steuerliche Anreize fiir Investitionen in Kultur zu schaffen, die wirtschaftliche Dimension der Kultur
anzuerkennen, die Popularkultur zu starken, kulturelle Inhalte zu digitalisieren und den Kulturtourismus zu
entwickeln. Besonderes Augenmerk wurde auf die Verbesserung der Stellung unabhangiger Kiinstler,
Kulturschaffender und Berufsverbande von Kiinstlern gelegt.

Serbien kann sich mit flinf Statten riihmen, die in die UNESCO-Liste des Weltkulturerbes aufgenommen
wurden und von der reichen Geschichte, Spiritualitat und kulturellen Entwicklung des Balkans zeugen:

« Stari Ras and Sopocani (1979) - iumfasst bedeutende mittelalterlicher Denkmaler: das Kloster Sopocani,
das Kloster St. Georg, die Peterskirche sowie die Uberreste der Festung Ras in Gradina

« Kloster Studenica (1986) - eines der wichtigsten spirituellen und kiinstlerischen Zentren aus der Zeit der
Nemanji¢-Dynastie.

« Gamzigrad - Romuliana, der Palast des Kaisers Galerija (2007) - eine auBergewdhnliche archdologische
Statte aus der spaten ROmerzeit.

« Mittelalterliche Denkmaler im Kosovo™* (2004) - eine Gruppeneintragung, die die Kléster Decani,
Gracanica, das Patriarchat von Pe¢ und die Kirche der Jungfrau von Ljeviska in Prizren umfasst. Diese
Einheit steht derzeit auf der Liste des gefahrdeten Welterbes.

« Stecci - mittelalterliche Grabsteine (2016) - eine grenzliberschreitende Statte, die Serbien mit Bosnien
und Herzegowina, Kroatien und Montenegro teilt.

20




Bislang hat Serbien flinf Elemente in die Reprasentative Liste des immateriellen
Kulturerbes der Menschheit aufgenommen, die lebendige Traditionen und Brauche mit
einer tiefen Bedeutung flr die nationale Identitat darstellen:

« Slava - Familienfeier zum Tag des Schutzheiligen (2014)

» Kolo - ein traditionelles Volksspiel im Kreis, Symbol fiir Einheit und

Gemeinschaftsgeist (2017)
« Singen zur Geige - ein episches miindliches Erbe, welches Giber Generationen hinweg weitergegeben wird

(2018)

« Topfereiin Zlakusa - die Technik der GefaBherstellung auf der Handdrehscheibe, die im Dorf Zlakusa
gepflegt wird (2020)

« Herstellung und Verwendung von Pflaumenschnaps - soziale Praktiken und Wissen im Zusammenhang mit
der traditionellen Herstellung von Pflaumenschnaps (2022)

Das Kulturministerium der Republik Serbien ist fiir die Arbeit von 28 nationalen Kulturinstitutionen zustandig,
die wichtige Trager fir die Erhaltung und Entwicklung des kulturellen Erbes und der zeitgendssischen
Kreativitat sind. Dazu gehoren:
« Das Republikinstitut flir den Schutz von Kulturdenkmalern als zentrale Einrichtung fiir den professionellen
Schutz von unbeweglichen Kulturgiitern
« Das Nationalmuseum Serbiens, die wichtigste Museumseinrichtung des Landes
« Das Staatsarchiv Serbiens, das ein Netzwerk von 36 6ffentlichen Archiven im ganzen Land umfasst
« Das Archiv Jugoslawiens, das die Archive des ehemaligen gemeinsamen Staates verwahrt
« Die Nationalbibliothek Serbiens, die die Arbeit eines Netzwerks von 164 6ffentlichen Bibliotheken
koordiniert
« Die Jugoslawische Cinemathek, eine Institution von besonderer Bedeutung fiir die Erhaltung des Filmerbes
« Das Filmzentrum Serbiens, das fiir die Entwicklung und Férderung der heimischen Kinematografie
zustandig ist

Das serbische Kulturerbe ist eine einzigartige Mischung aus verschiedenen Traditionen und Erzdhlungen:
slawisch (stdslawische kulturelle Verflechtungen), byzantinisch (orthodoxes Christentum, mittelalterliche
Kirchen und Kloster, der Kult des Heiligen Sava, die kyrillische Schrift), altbalkanisch (Architekturstile,
musikalisches, sprachliches und kulinarisches Erbe unter orientalisch-islamischem Einfluss), heroisch (die Kultur
der Bauernkrieger und Helden in zahlreichen Aufstanden und bewaffneten Kdmpfen, sowohl reale als auch
mythische Darstellungen der nationalen und staatlichen Geschichte), national-romantisch (Folklore, mindliche
Uberlieferungen, Lieder, Geschichten, Legenden, produktive und familienbasierte lzndliche Traditionen) und
aufgeklart-europaisch (Ideale der Rationalitat, Modernitat und Aufklarung, vertreten durch die birgerliche
Intelligenz, Kiinstler und Wissenschaftler).

Das kulturelle Erbe Serbiens umfasst somit sowohl materielle als auch immaterielle Giiter aus verschiedenen
historischen Epochen, darunter Elemente der Elite- und Volkskultur, mit einem klaren Bewusstsein fir seine
Verbindung zu den Errungenschaften anderer Vélker, mit denen die Serben im Laufe der Geschichte in Kontakt
gekommen sind, sowie zum kulturellen Erbe der heute in Serbien lebenden nationalen Minderheiten.

Da materielles und immaterielles Erbe miteinander verflochten sind, durchziehen sie das gesamte soziale
Geflige eines Volkes. Daher kann die architektonische Tradition in Serbien als Spiegelbild ganz bestimmter
sozialer (wirtschaftlicher, kultureller, politischer) Werte, Symbole und Bedeutungen verstanden werden.
Zahlreiche kulturelle Gebaude und Raume weisen nicht nur auf die architektonischen Merkmale einer
bestimmten historischen Epoche hin, sondern auch auf die Grundprinzipien, die das 6ffentliche Leben zu dieser
Zeit bestimmten - namlich die Werte, an denen sich Einzelpersonen und ganze Gemeinschaften orientierten.

21



Dies zeigt sich sowohl in mittelalterlichen serbischen Kirchen und Kléstern als auch in der
Gedenkarchitektur und den zahlreichen Denkmalern, die mit dem Erbe des nationalen
Befreiungskampfes und dem Wiederaufbau des Landes nach dem Krieg wihrend der Ara
des jugoslawischen Sozialismus in Verbindung stehen.

Die Erhaltung des kulturellen Erbes in Serbien ist in allen lokalen Gemeinden sehr

verbreitet, unterscheidet sich jedoch je nach geografischer Lage und Brauchen und

Traditionen. Ministerien, Institute, Museen und Archive leisten fachkundige Arbeit in den Bereichen
Forschung, Konservierung und Bildung, wobei sie sich an Gesetzen und internationalen Konventionen,
darunter der FARO-Konvention und den UNESCO-Standards, orientieren. Diese Institutionen klassifizieren das
Kulturerbe (z. B. als Denkmaler von auBergewohnlicher Bedeutung), schlagen SchutzmaBnahmen vor und
arbeiten haufig in Zusammenarbeit mit Architekten, Historikern und Archdologen an der Restaurierung von
Statten.

Wichtige nationale Institutionen:

1. Kulturministerium der Republik Serbien

2. Institut fuir den Schutz von Kulturdenkmalern Serbiens (Zavod za zastitu spomenika kulture Srbije)

3. Republikinstitut fir den Schutz von Kulturdenkmalern

4. Provinzsekretariat fiir Kultur, 6ffentliche Information und Beziehungen zu Religionsgemeinschaften
(Vojvodina)

5. Regionale Institute fir den Schutz von Kulturdenkmalern

- Mit Standorten in Stadten wie Belgrad, Novi Sad, Ni$, Kraljevo, ZajeCar, Subotica, Kragujevac und anderen.
6. Nationalmuseum in Belgrad

7. Ethnografisches Museum in Belgrad

8. Museum der Vojvodina

9. Matica Srpska

- Eine der altesten kulturellen und wissenschaftlichen Einrichtungen Serbiens, die eine wichtige Rolle bei der
Archivierung, Veroffentlichung und kulturellen Bildung im Zusammenhang mit dem serbischen Kulturerbe
spielt.

10. Archiv Serbiens und regionale Archive

Kommission flir die UNESCO (Serbische Nationalkommission fiir die UNESCO)

Serbien hat sich durch die Unterzeichnung der FARO-Konvention zu einem wertebasierten Ansatz fir das
Kulturerbe verpflichtet, der betont, dass das kulturelle Erbe allen gehoért und zur Férderung von Demokratie,
Teilhabe und dem Wohlergehen der Gemeinschaft genutzt werden sollte. Dies hat dazu beigetragen, wie
offentliche Institutionen, private Organisationen und Gemeinden in Serbien ihr kulturelles Erbe heute
verstehen und verwalten.

Das kulturelle Erbe Serbiens ist eng mit einer Vielzahl historischer, kultureller, spiritueller und sozialer Werte
verbunden. Es spiegelt die komplexe Vergangenheit des Landes und seine Bemiihungen wider, eine integrative
und kreative Zukunft aufzubauen. Beim Kulturerbe geht es nicht nur um die Erhaltung alter Gebdude oder
Brauche, sondern auch um Identitat, Dialog, Bildung und Entwicklung.

Zu den wichtigsten Werten des Kulturerbes in Serbien gehoren:

22



Mittelalterliche Symbole des Nationalstolzes und der historischen Wurzeln

'@ s (Kloster wie Studenica und Sopocani, die Schlaft auf dem Amselfeld (1389) oder
soe das Erbe der Nemaniji¢-Dynastie) sind eng mit der nationalen Identitit Serbiens

Nationale Identitéit oo verbunden, da es eine Zeit mit einem besonderen spirituell-historischen

und Kontinuitéit «es  Kontext ist, der eine wichtige Rolle bei der Entwicklung des Bewusstseins fiir die

Bedeutung der Vergangenheit und damit des nationalen Erbes gespielt hat.

oee Praktiken wie Slava (UNESCO-Immaterielles Kulturerbe), traditionelle

0 Volksmusik, Tanz (z. B. Kolo) und handgefertigte Gegenstiande wie Pirot-

soe Teppiche werden wegen ihrer Authentizitat und ihrer Verbindung zum Alltag
soe geschatzt.

Kulturerbestatten aus dem Zweiten Weltkrieg und der Zeit Jugoslawiens, wie
beispielsweise Kadinjaca, erinnern an gemeinsame Kampfe, Widerstand und
Widerstandsfahigkeit.

Klster wie Zi¢a, Ostrog und Gracéanica spielen eine wichtige Rolle in der
Religiése und

I E [
Bedeutung

‘i

Lokale
Identitdt

serbisch-orthodoxen Tradition und im spirituellen Leben.

Das kulturelle Erbe hilft den Menschen, sich durch lokale Feste, Dialekte und
kulinarische Traditionen wie den Leskovac-Grill oder die Paprikagerichte aus

der Vojvodina mit ihrer Region verbunden zu fiihlen.

oee Insbesondere in Regionen wie der Vojvodina spiegelt das kulturelle Erbe die
0o vielfaltige ethnische Zusammensetzung der Bevolkerung - Ungarn, Roma,
see Slowaken, Bosnier, Albaner - wider, beispielsweise durch mehrsprachige
cee Beschilderungen, religitse Vielfalt und Feste der Minderheiten.

Das Kulturerbe fordert die lokale Entwicklung durch Ethno-Dorfer (wie
Drvengrad), WeinstraRen und Kulturtourismus, oft unterstiitzt durch
Programme der EU und der UNESCO.

Schulen, Museen und Jugendprogramme nutzen das kulturelle Erbe, um

<

Toleranz, Geschichte und kulturelles Bewusstsein zu vermitteln und junge

Bildung und
biirgerschaftliches
Engagement

Menschen dazu anzuregen, ihr eigenes kulturelles Erbe zu entdecken und zu

schiitzen.
23




FAZIT: DIE ROLLE DES LOKALEN KULTURERBES FUR DIE
SERBISCHE IDENTITAT

Das lokale Kulturerbe spielt eine wichtige Rolle bei der Gestaltung und dem Ausdruck
der Identitat der Serben. Es steht fiir eine reiche Geschichte, Brauche und Werte, die
von Generation zu Generation weitergegeben werden und die Menschen mit ihren

Wourzeln und ihrer Gemeinschaft verbinden.
Von antiken Kldstern und traditioneller Musik bis hin zu Volkstanzen und traditionellen Festen bewahrt das

lokale Kulturerbe die einzigartige kulturelle Vielfalt Serbiens. In vielen serbischen Stadten und Dorfern ist
das lokale Kulturerbe eine Quelle des Stolzes und der Zugehorigkeit, das das Gemeinschaftsgefiihl und die
Kontinuitat starkt. Es festigt das kollektive Gedachtnis und hilft dem Einzelnen, seinen Platz in einem
groBBeren historischen und kulturellen Kontext zu verstehen.

Das lokale Kulturerbe tragt zur kulturellen Vielfalt Serbiens bei, betont regionale Besonderheiten und
fordert gleichzeitig gemeinsame nationale Werte. Es ist die Grundlage fir kulturelle Bildung und die
Entwicklung des Tourismus, starkt damit die lokale Wirtschaft und leistet einen Beitrag zur
Kulturdiplomatie.

Letztendlich ist die Erhaltung des lokalen Kulturerbes flir die Bewahrung der serbischen Identitit notwendig,
da es die Vergangenheit zu einem lebendigen Teil der Gegenwart und Zukunft macht.

Ein aktuelles Beispiel fur Serbiens kreativen Umgang mit dem Kulturerbe ist die Aufnahme von Novi Sad in
das UNESCO-Netzwerk kreativer Stadte (UCCN) im Bereich Medienkunst im Jahr 2023 - als erste Stadt in
Stdosteuropa, die diese Auszeichnung erhalt. Dies unterstreicht Serbiens Engagement, Kultur und
Innovation als Instrumente fiir eine nachhaltige Stadtentwicklung zu nutzen.

Referenzen:
« Geschichte des Kulturschutzes in Serbien https://heritage.gov.rs/latinica/istorija_zastite u srbiji.php
« KULTURERBE-POLITIK (ausfiihrlicher nationaler Politikbericht von Miroslava Turkovi¢) https://www.coe.int/en/web/herein-
system/serbia
« Kolo, traditioneller Volkstanz (UNESCO) https://ich.unesco.org/en/RL/kolo-traditional-folk-dance-01270
« European Heritage Hub, https://www.europeanheritagehub.eu/policy-monitor/policy-profile-serbia/

 https://www.novisadmediaarts.rs/en

« https://europa.rs/kulturno-nasledje-putovanje-kroz-vreme-i-prostor/

o https://www.politika.rs/sr/clanak/480223/podici-svest-o-kulturnom-nasledu-kao-identitetskom-nasledu



https://heritage.gov.rs/latinica/istorija_zastite_u_srbiji.php
https://www.coe.int/en/web/herein-system/serbia
https://www.coe.int/en/web/herein-system/serbia
https://ich.unesco.org/en/RL/kolo-traditional-folk-dance-01270
https://www.europeanheritagehub.eu/policy-monitor/policy-profile-serbia/
https://www.novisadmediaarts.rs/en
https://europa.rs/kulturno-nasledje-putovanje-kroz-vreme-i-prostor/
https://www.politika.rs/sr/clanak/480223/podici-svest-o-kulturnom-nasledu-kao-identitetskom-nasledu

3.5. Lokales Erbe in Deutschland

] OFFENTLICHE WAHRNEHMUNG UND GESELLSCHAFTLICHE
#3-" BEDEUTUNG

Kulturelles Erbe und Tradition spielen eine wichtige Rolle bei der Selbstwahrnehmung der Menschen und
Kulturpolitik des Landes. Das Erbe - wie es im Begriff ,Heimat“ zum Ausdruck kommt - vermittelt ein Gefihl
der Zugehorigkeit und einer gemeinsamen Geschichte zwischen Individuen und Gemeinschaften. Es pragt ihr
Selbstverstandnis und ihre Stellung in der Welt. Eine greifbare Verbindung zur Vergangenheit und die
Forderung des Zugehorigkeitsgefiihls zu einem Ort kénnen die Akzeptanz fir nachhaltige Entwicklung
fordern. Wichtig ist, dass lokales Kulturerbe nicht als statisches Relikt der Vergangenheit betrachtet wird,
sondern als dynamische, lebendige Ressource, die Menschen mit ihrer Umwelt und ihrer Geschichte
verbindet. Die Einbeziehung des lokalen Kulturerbes in Bildungsprogramme und nachhaltige Entwicklungen
kann das kulturelle Verstandnis verbessern und somit zu einer widerstandsfahigeren Zukunft beitragen.
Leider werden die Begriffe ,Heimat“ und ,Tradition“ oft von rechtsnationalistischen Gruppen und Parteien,
allen voran der Alternative fiir Deutschland (AfD), vereinnahmt, um ausgrenzende Narrative und ein
rassistisch aufgeladenes, statisches Verstandnis von kultureller Identitat zu férdern. Solche Strategien
beruhen auf nostalgischen und ethnisch homogenen Vorstellungen von nationaler Zugehérigkeit und haben
sich in den letzten Jahren parallel zum allgemeinen Aufstieg rechtsextremer populistischer Bewegungen in
ganz Europa verstarkt.

In Deutschland wurde der Begriff ,Heimat“ nach 1945 aufgrund seiner Instrumentalisierung wahrend der
Nazizeit lange Zeit vermieden, dhnlich wie die Verwendung der Nationalflagge. Erst 2006, als die FIFA-
Weltmeisterschaft in Deutschland stattfand, wurden die Verwendung der Flagge und das Gefiihl des Stolzes
auf das eigene Land in der breiten Bevélkerung langsam akzeptabler. Sowohl politische als auch
zivilgesellschaftliche Akteure haben daran gearbeitet, eine integrativere und verbindendere Vision des
kulturellen Erbes zu entwickeln und vor allem den Begriff ,Heimat“ in demokratischen, pluralistischen
Begriffen neu zu definieren. Dazu gehort, seine emotionalen und kulturellen Dimensionen anzuerkennen
und ihn gleichzeitig von nationalistischer Ideologie zu I16sen. Dementsprechend hat das Bundesministerium
des Innern in der vergangenen Bundesregierung 2021-2024 das Wort ,,Heimat“ in seinen offiziellen
deutschen Titel aufgenommen (Bundesministerium des Innern und fuir Heimat). Das Ministerium erklarte:
,Heimat ist der Ort, an dem Menschen sich wohlflhlen, akzeptiert und sicher sind. Heimat hat nichts mit




Engstirnigkeit zu tun, sondern gibt Orientierung.” Mit diesem symbolischen und
strategischen Schritt soll der Begriff ,Heimat“ aus der Vereinnahmung der extremen
Rechten gel6st und stattdessen als Raum der Vielfalt, der birgerschaftlichen Solidaritat
und des demokratischen Austauschs definiert werden. Offentlichen Institutionen férdern
das materielle und immateriellen Kulturerbe in diesem Sinne und verstehen sie als
Instrumente flir den sozialen Zusammenhalt und den interkulturellen Dialog.

In diesem Zusammenhang ist die Erinnerungskultur ein zentraler Aspekt von ,Heimat“ und kulturellem Erbe in
Deutschland, der auch fiir das demokratische Selbstverstandnis des Landes von zentraler Bedeutung ist.
Verwurzelt in der nationalen Aufarbeitung der nationalsozialistischen Vergangenheit, starkt sie das Bekenntnis
zu einer freien und demokratischen Verfassungsordnung. Mit (iber 300 Gedenkstatten im ganzen Land wird
Erinnerung weitgehend auf regionaler Ebene gelebt, wodurch historische Verantwortung Teil des Alltags wird.
Lokale Erinnerungskulturen haben sich auch rund um die Teilung Deutschlands und die DDR-Vergangenheit
entwickelt, insbesondere in den 6stlichen Bundeslandern. In den letzten Jahren finden vernachlassigte Aspekte
der deutschen Geschichte, wie die Kolonialgeschichte und die Migrationsgesellschaft, zunehmend Beachtung.
Dieses sich wandelnde Umfeld unterstreicht die Idee, dass eine funktionierende Demokratie historisches
Bewusstsein und Inklusion erfordert.

Die foderale Struktur Deutschlands fiihrt zu einem mehrstufigen Rechtssystem fiir den Schutz des Kulturerbes,
mit Vorschriften auf Landes, nationaler, europaischer und internationaler Ebene. Das lokale Kulturerbe wird in
erster Linie durch Landesgesetze geregelt, die jedoch durch tibergeordnete nationale und supranationale
Rahmenbedingungen gepragt sind.

Auf Bundesebene ist das wichtigste Gesetz das 2016 verabschiedete Kulturgutschutzgesetz (KGSG). Es gleicht
das deutsche Recht an internationale Ubereinkommen, insbesondere an die UNESCO-Konvention von 1970, an
und regelt die Ein- und Ausfuhr sowie den Schutz von Kulturgiitern. Das KGSG konzentriert sich zwar auf
bewegliches Kulturerbe, beeinflusst jedoch auch die Gesetzgebung der Bundeslander im Bereich
Denkmalschutz. Das Gesetz dient nicht nur der administrativen Verwaltung von Kulturgtitern, sondern
bekraftigt auch deren Wert als Trager historischer Erinnerung und Identitat. Durch strenge Auflagen fiir die
Verbringung von Kulturgiitern und die Einfiihrung nationaler Kulturgiiterverzeichnisse soll das KGSG den
Verlust kulturell bedeutender Objekte verhindern, den illegalen Handel bekampfen und sicherstellen, dass
Kulturglter fur kiinftige Generationen zuganglich und erhalten bleiben. Das Gesetz spiegelt den Grundsatz
wider, dass das kulturelle Erbe einer besonderen und proaktiven Form des Schutzes bedarf, die auf ethischer
Verantwortung beruht.

Das wichtigste Gesetz auf Landesebene ist das Denkmalschutzgesetz, dies regelt unbewegliches Kulturerbe wie
historische Gebaude, archiologische Statten und Kulturlandschaften. Diese Gesetze legen Kriterien fiir die
Aufnahme von Denkmalern in die Denkmalschutzliste fest und regeln Restaurierungen. Sie tibertragen den
staatlichen Behorden weitreichende Entscheidungsbefugnisse mit der Begriindung, dass Denkmaler wichtige
Ausdrucksformen der regionalen Identitat sind, die das 6ffentliche Engagement férdern und Bildung und
Kontinuitat beglinstigen. Daher haben die entsprechenden Gesetze und Vorschriften unmittelbare
Auswirkungen auf die Stadtentwicklung und Stadtplanung, indem sie Neubauten in historischen Stadtvierteln
einschranken, die Gestaltung von Gebauden beeinflussen, um architektonische Kompatibilitat zu
gewabhrleisten, und bei Planungsverfahren eine Priifung der Auswirkungen auf das Kulturerbe vorschreiben.
Durch diese Befugnisse pragt der Denkmalschutz den Charakter von Stadten und Gemeinden und schafft einen
Ausgleich zwischen modernen Bedtirfnissen und historischer Kontinuitat. Ziel ist es, die regionale Identitat zu
bewahren, das kulturelle Erbe in das heutige Leben zu integrieren und das Engagement der Offentlichkeit fiir
die Geschichte zu férdern. Dank ihrer foderalen Struktur kdnnen die einzelnen Bundeslander ihre Gesetze an
ihre besonderen Gegebenheiten anpassen und so einen differenzierten und lokal verankerten Ansatz fir den
Umgang mit dem Kulturerbe gewahrleisten. 2 6



Seit dem Beitritt zur UNESCO-Konvention zum Schutz des immateriellen Kulturerbes im
Jahr 2013 engagieren sich die deutschen Behoérden intensiv fiir die Erstellung eines
Bundesweiten Verzeichnisses Immaterielles Kulturerbe, das kreative, integrative und
innovative Formen der Kultur wirdigt. Es zeigt Beispiele lebendiger kultureller
Traditionen und Ausdrucksformen, die in Deutschland praktiziert und weitergegeben

werden. Unter dem Motto ,Wissen. Kbnnen. Weitergeben.” soll das nationale
Verzeichnis die Wertschatzung und Anerkennung traditionellen Wissens und Kénnens starken. Es unterscheidet

sechs Kategorien:

1) Brduche und Feste im Laufe des Jahres,

2) Traditionelle Handwerkstechniken,

3) Traditionen und Leben in der Gemeinschaft,
4) Menschen und Natur,

5) Musik und darstellende Kiinste sowie

6) Vorbildliche Naturschutzprogramme

~ e~ o~ o~ o~ o~

Entscheidungen Uber neue Eintrage werden regelmafig in einem mehrstufigen Verfahren getroffen. Die
Standige Konferenz der Kultusminister der Lander fihrt eine Liste mit Vorschlagen. Diese Vorschlage werden
von der unabhangigen Expertenkommission flir immaterielles Kulturerbe, die bei der Deutschen UNESCO-
Kommission angesiedelt ist, gepriift, bewertet und empfohlen. Zusatzlich zum nationalen Verzeichnis fiihren
einige Bundesldnder eigene Register. (vgl. Deutsche UNESCO-Kommission[13]).

Deutschland verfligt (iber ein gut ausgebautes Netzwerk 6ffentlicher und privater Einrichtungen, die sich der
Erhaltung und Pflege des lokalen Kulturerbes widmen. Diese Einrichtungen sind auf Bundes-, Landes- oder
Kommunalebene tatig und spiegeln ein langjahriges Engagement fir das Kulturerbe als 6ffentliches Gut
wider.

Auf nationaler Ebene fordert die Deutsche Denkmalschutzkommission (DNK) das Bewusstsein und die
Koordinierung in der Denkmalpolitik. Jedes Bundesland hat ein eigenes Landesamt fiir Denkmalpflege, das
fir die Erfassung, Dokumentation und den Schutz des Kulturerbes nach Landesrecht zustandig ist. Im
privaten Bereich spielt die Deutsche Stiftung Denkmalpflege (DSD) eine wichtige Rolle, insbesondere bei der
Unterstiitzung kleinerer, gemeindebasierter Projekte. Diese Institutionen arbeiten mit lokalen Behérden,
Kirchen und Birgern zusammen, um sowohl das materielle als auch das immaterielle Kulturerbe zu

bewahren. In jedem Bundesland gibt es eine Vielzahl kleinerer privater Einrichtungen, die sich mit Kulturerbe
und Denkmalpflege befassen. Museen, z. B. die sogenannten Landesmuseen und Kunstinstitutionen, spielen
ebenfalls eine wichtige Rolle bei der Erhaltung des Kulturerbes in Deutschland.




Wahrend das kulturelle Erbe als wesentliches Element fiir die Identitdt und den sozialen
Zusammenhalt in Deutschland angesehen wird, sind deutsche Institutionen und die
deutsche Bevolkerung sehr zuriickhaltend, wenn es darum geht, ihr kulturelles Erbe

offentlich zu zeigen oder zu thematisieren. Dies ist auf die Ereignisse des

Nationalsozialismus, den Holocaust und den 2. Weltkrieg zurtickzufiihren. Daher haben alle 6ffentlichen
Institutionen und alle Projekte zum kulturellen Erbe, die im Rahmen dieser Untersuchung recherchiert
wurden, nachdricklich betont, dass Diskussionen und Projekte zum deutschen kulturellen Erbe stets auf der
Grundlage der ,freien und demokratischen Grundordnung" des deutschen Grundgesetzes stattfinden. Dies
findet seinen grundlegenden Ausdruck in Art. 1 des Grundgesetzes (Menschenwiirde ist unantastbar) und
seinem ,,Demokratieprinzip“, das die gleichberechtigte Beteiligung aller Blirger am demokratischen Prozess
(Partizipation), die Souveranitat des Volkes und die ,Rechtsstaatlichkeit” umfasst.

Diese Grundhaltung gegentliber dem eigenen kulturellen Erbe spiegelt sich auch im Leitbild der Kulturstiftung
der Lander wider: ,Die Kulturstiftung der Lander verteidigt die kulturelle Vielfalt als Kennzeichen der
Menschheit und unseres gemeinsamen Erbes. In der festen Uberzeugung, dass kulturelle Vielfalt nur im
Kontext von Demokratie, Toleranz, sozialer Gerechtigkeit und gegenseitigem Respekt zwischen
Gesellschaften und Kulturen gedeihen kann, erkennt die Kulturstiftung den gleichen Wert aller Kulturen und
ihrer kulturellen Ausdrucksformen an, einschlieBlich der Kulturen von Angehoérigen von Minderheiten. In
Ubereinstimmung mit dem Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland bekennt sich die Kulturstiftung
der Lander vorbehaltlos zur Freiheit der Kiinste und Wissenschaften, der Forschung und Lehre sowie zur
Kulturhoheit der Lidnder.“[14]

Die Erhaltung des lokalen Kulturerbes spielt eine wichtige Rolle fiir die Selbstwahrnehmung und Identitat der
deutschen Bevolkerung. Auch wenn der Begriff ,lokales Kulturerbe® nicht weit verbreitet ist, ist die
Bewahrung des materiellen und immateriellen Kulturerbes - wie historische Statten, regionale Traditionen
und Gedenkpraktiken - zu einem zentralen Bestandteil des demokratischen und kulturellen
Selbstverstandnisses Deutschlands geworden.

Angesichts der komplexen Geschichte Deutschlands, insbesondere des Erbes des Nationalsozialismus und der
DDR, ist das Kulturerbe in Deutschland eng mit Erinnerung, Inklusion und burgerschaftlicher Verantwortung
verbunden. Die Bemiihungen um eine Neudefinition historisch belasteter Begriffe wie ,Heimat“ spiegeln
einen allgemeinen Wandel hin zu einer starker national orientierten, aber dennoch demokratischen und
diversen Definition des Begriffs wider.

Institutionen auf allen Ebenen fordern das Kulturerbe als lebendige Ressource, die Zugehdrigkeit fordert,
Bildung und Nachhaltigkeit unterstiitzt und die Identitat der Gemeinschaft starkt. Auf diese Weise geht es
beim lokalen Kulturerbe nicht nur um die Bewahrung der Vergangenheit, sondern auch um die Gestaltung
einer gemeinsamen, widerstandsfahigen Zukunft.

[[14] https://www.kulturstiftung.de/cultural-foundation-of-the-german-federal-states/, abgerufen am 15. Juli 2025. 2. 8



4. Fazit

Was sollten wir als Neulinge in der Welt des Kulturerbes beachten, wenn wir ein
eigenes lokales Kulturerbe-Projekt starten und eine lokale Kulturerbe-Tour

entwickeln mochten?

WAS IST LOKALES (KULTUR)ERBE?

In erster Linie kdnnen Sie lhr umfassendes Wissen lber das lokale Kulturerbe selbstbewusst einsetzen. Der
Begriff ist weder auf materielles (Gebaude, Denkmaler, Kunstwerke usw.) noch auf immaterielles (kulturelle
Praktiken, Traditionen, Musik usw.) Kulturerbe beschrdnkt. Das EYES-Projekt verwendet die folgende
Definition, die der Definition des ,Cambridge Dictionary* entspricht:

Definition Kulturerbe:
Zum Kulturerbe gehdren Merkmale der Kultur einer bestimmten Gesellschaft, wie Traditionen,
Sprachen oder Gebaude, die in der Vergangenheit entstanden sind und noch immer von Bedeutung
sind.
Maogliche Themen fiir Untersuchungen zum Kulturerbe[15]:
« Materielles Kulturerbe - zum Beispiel Gebaude, Denkmaler, Artefakte, Kleidung, Kunstwerke,
Blicher, Maschinen, historische Stadte, archaologische Statten;
« Immaterielles Kulturerbe - zum Beispiel Sprache und miindliche Uberlieferungen, Sport und
Spiele, darstellende Kiinste, soziale Praktiken und traditionelles Handwerk;
« Naturerbe - zum Beispiel Landschaften, Flora und Fauna;
- Digitales Kulturerbe - zum Beispiel Ressourcen, die in digitaler Form geschaffen wurden (wie
digitale Kunst oder Animationen) oder die zur Erhaltung digitalisiert wurden.

[15] European School Education Platform: https://school-education.ec.europa.eu/en/discover/tutorials/learn-connect-and-reflect-cultural-
heritage abgerufen am 15. Juli 2025




I—F7¢

Wenn Sie also ein lokales Kulturerbe-Projekt durchfiihren méchten, aber noch kein Thema ausgewahlt haben,
sollten Sie sich zunachst in lhrer Gemeinde umsehen und Dinge oder Themen identifizieren, die fir die
Menschen wichtig sind und ihre Wurzeln in der Vergangenheit haben.

In jedem Fall sollten sich die Entwickler lokaler Kulturerbe-Projekte der potenziellen positiven Auswirkungen
bewusst sein und auf die Rahmenbedingungen achten, die fiir die Verwirklichung dieser positiven
Auswirkungen erforderlich sind.

WAS IST DER VORTEIL EINES LOKALEN KULTURERBE-PROJEKTS?

Der Umgang mit lokalem Kulturerbe ist ein globales Thema, dessen identitatsstiftendes Potenzial anerkannt
ist. Durch die Auseinandersetzung mit dem Kulturerbe werden sich Menschen ihrer eigenen Wurzeln
bewusst und erkennen, dass sie Teil einer Gemeinschaft sind. Dadurch gewinnen sie an Selbstbewusstsein,
was ihnen Orientierung und Stabilitat verleiht.

Das Bewusstsein fiir das eigene lokale Erbe kann sich auch positiv auf die gesamte Gemeinschaft auswirken.
Das Aufzeigen des gemeinsamen kulturellen Erbes einer Gemeinschaft und das Entdecken von
Gemeinsamkeiten und Gemeinsamkeiten der Menschen fiihrt hochstwahrscheinlich zu einem starkeren
Zusammenhalt unter den Mitgliedern der Gemeinschaft, was das Zugehorigkeitsgefiihl und die Sympathie
der Gemeinschaftsmitglieder flireinander férdert. Dies verbessert letztendlich ihr Wohlbefinden und ihre
Zufriedenheit mit ihrem Alltag.

In jedem Fall kann das Erkennen von Verhaltensmustern der eigenen Vergangenheit sowie der
Vergangenheit der eigenen Gemeinschaft als starke Orientierungshilfe fir die Zukunft dienen. Das Wissen
um positive und negative Aspekte der Vergangenheit kann zu besseren Entscheidungen in der Zukunft
flihren. Daher kann eine gute Kenntnis des lokalen Kulturerbes die Grundlage fiir eine nachhaltige zukiinftige
Entwicklung sein.

Letztendlich ist die Erforschung des kulturellen Erbes eine multidimensionale Aufgabe, die vielfaltige
Fahigkeiten erfordert, die im Laufe des Forschungsprozesses erworben werden missen. Dazu gehéren unter
anderem Literaturrecherche, Archivforschung, Interviewtechniken, Prasentationstechniken einschlieBlich des
Umgangs mit multimedialen Ausdrucksformen sowie Grundkenntnisse und/oder Fahigkeiten im
untersuchten Fachgebiet, um nur einige zu nennen. Dementsprechend ist ,Kulturelles Bewusstsein und
kulturelle Ausdrucksfahigkeit“ eine der acht Schliisselkompetenzen fiir lebenslanges Lernen. [16]

el

[16] European School Education Platform: https://school-education.ec.europa.eu/en/discover/tutorials/learn-connect-and-reflect-cultural-
heritage abgerufen am 15. Juli 2025
0



=

DAS WERTSYSTEM HINTER LOKALEN (KULTURELLEN) ERBE-PROJEKTEN

Bei allen wiinschbaren Wirkungen einer bewussten Auseinandersetzung mit dem eigenen kulturellen Erbe:
Ihre GibermaRige Betonung kann jedoch auch die Perspektiven des Einzelnen einschranken. Wenn ein
gesteigertes Zugehorigkeitsgefiihl mit einer aktiven Abgrenzung von und einer Abwertung anderer
Gemeinschaften einhergeht, kann die Hingabe an das eigene kulturelle Erbe zu Konflikten zwischen
Gemeinschaften und Kulturen fiihren. Deshalbt ist das Bewusstsein und das Wertesystem der Kulturerbe-
Projekte entscheidend. Wenn Sie sich also an einem Kulturerbe-Projekt beteiligen mochten, sollten Sie

folgende grundlegende wertspezifische Leitlinien beachten:

Wertspezifische Leitlinien fiir lokale Kulturerbe-Projekte:

« Betrachten Sie lhr eigenes lokales Kulturerbe aus einer pluralistischen, toleranten und
menschenrechtsorientierten Perspektive. Alle Kulturen - ebenso wie alle Menschen - haben ein
legitimes Existenzrecht, das anerkannt werden muss. Sie sollten nicht als Gefahr oder Bedrohung
fiir die eigene Kultur angesehen werden, sondern als Quelle des Lernens und der Entwicklung.

« Vermeiden Sie Vorurteile im Umgang mit lhrem eigenen lokalen Kulturerbe. Das bedeutet, auch
die Schattenseiten des eigenen lokalen Erbes anzuerkennen und sich nicht nur auf die
Erfolgsgeschichten zu konzentrieren. Nur so kénnen wir die Fehler und Misserfolge unserer
Vorfahren vermeiden.

Wenn diese beiden Grundregeln ernst genommen werden, kann der Umgang mit kulturellem Erbe zu einer
tiefgreifenden integrativen Kraft werden, in der keine Kultur befilirchten muss, ausgel6scht oder dominiert zu
werden. Dies ebnet nicht nur den Weg fiir eine bessere interkulturelle Kommunikation, sondern auch fir
eine gesunde und selbstbewusste Selbsteinschatzung von Gemeinschaften und ihren einzelnen Mitgliedern.
Gliicklicherweise scheint es so zu sein, dass alle Partnerlander dieses Projekts diese Haltung teilen, die in der
Faro-Konvention des Europarates deutlich zum Ausdruck gebracht wurde. Alle Lander scheinen sich mit ihrer
teilweise komplizierten Geschichte auseinanderzusetzen, sei es der Nationalsozialismus in Deutschland, das
Erbe des Trianon-Vertrags in Ungarn, die Besatzung und Fremdherrschaft in Polen oder ethnische
Spannungen in Belgien.

Es bleibt zu hoffen, dass diese Tendenz, die sich in verschiedenen Landen in unterschiedlicher Art
manifestiert, stark genug ist, um zur Norm zu werden. So kénnten die vielen europaischen Kulturen als Kraft
flr Selbstentwicklung verstanden werden anstatt als Ausgangspunkt fiir Spaltung und nationaler Hybris.




