el

Empower Youth, Explore

stories - EYES

PRZEWODNIK PO DZIEDZICTWIE

Co-funded by

the E

an Union

| SPOLECZNOSCI

Partnerzy:

) -
) C

'..‘ T e A~ !
Rethink society

()
PO

o
Youth Bridges
Budapest

/ O Fundacja Rozwoju
Demokracji Lokalnej

irm. Jerzego Regulskiego




SPIS TRESCI

O

WSTEP

DLACZEGO DZIEDZICTWO JEST WAZNE

eeeeeeee Dzjedzictwo a jednostka — dziedzictwo i ja
eessesee Dziedzictwo a spotecznosé
ceeeesss Globalne znaczenie dziedzictwa
sseeesss Dziedzictwo kulturowe w edukacji
DZIEDZICTWO LOKALNE Z PERSPEKTYWY ROZNYCH KRAJOW
eesceces DZIEDZICTWO LOKALNE W BELGII
eesecees DZIEDZICTWO LOKALNE W POLSCE
eeccccee DZIEDZICTWO LOKALNE NA WEGRZECH
sececece DZIEDZICTWO LOKALNE W SERBII

eececece DZIEDZICTWO LOKALNE W NIEMCZECH

WNIOSKI

cesseese Czymjest lokalne (kulturalne) dziedzictwo?

Jakie korzysci przynosi projekt dotyczacy lokalnego

dziedzictwa?

ceceee°° System wartosci stojacy za lokalnymi projektami
dziedzictwa (kulturowego)

00000000000 p00000 9000009 000000000000 00000000000 00000500000900000000000g00000g00000g0200000,00000000000000000

(o

Wspotfinansowane przez Unie Europejska. Wyrazone poglady i opinie sg jednak pogladami i
Co-funded by opiniami wyfgcznie autora/autoréw i niekoniecznie odzwierciedlajg poglady Unii Europejskiej ani
the European Union  £;ronejskiej Agendji Wykonawcze ds. Edukadji i Kultury (EACEA). Ani Unia Europejska, ani EACEA
nie ponosza za nie odpowiedzialnosci.




WSTEP

Zajmowanie sie dziedzictwem kulturowym spotecznosci niesie ze soba
ogromny potencjat w zakresie rozwijania samoswiadomosci oraz poprawy
komunikacji miedzykulturowej. Poznawanie i prezentowanie wtasnego
dziedzictwa moze wzmacniac tozsamos$¢ spoteczng wsréd miodziezy,
sprzyja¢ dialogowi miedzypokoleniowemu oraz wspierac aktywne
obywatelstwo. Projekt EYES ma na celu wykorzystanie tego potencjatu
poprzez edukacje mtodziezy i ich opiekunéw. Uczy, jak badac i poznawaé
lokalne dziedzictwo kulturowe, a nastepnie przeksztatcaé¢ zdobyta wiedze
w forme multimedialnej wycieczki, ktérg mtodzi ludzie moga dzieli¢ sie ze
swoimi rowiesnikami.

Niniejszy dokument ma na celu przedstawienie, dlaczego edukacja w zakresie lokalnego dziedzictwa
kulturowego posiada wspomniane zalety, oraz przekonujace uzasadnienie znaczenia realistycznego i
$wiadomego spojrzenia na wtasng spuscizne kulturows. Zawiera rowniez krotki przeglad podejscia do
dziedzictwa kulturowego w pieciu krajach partnerskich projektu EYES, pokazujac, czego mozna sie nauczyc¢ z
ich unikalnych systemoéw wartosci, ktore ksztattuja krajowe polityki, projekty i narracje.

Ostatni rozdziat zawiera podsumowanie oraz ogoélne wskazéwki dla wszystkich zainteresowanych
wykorzystaniem narzedzi projektu EYES do zaplanowania wtasnej wycieczki po dziedzictwie kulturowym.
Dlatego osoby zainteresowane jedynie praktycznymi aspektami moga pomina¢ rozdziaty drugi i trzeci,
przechodzac bezposrednio do zakonczenia.

ER

¢ 5
*10rE sT0



_I_D--jg

2. DLACZEGO DZIEDZICTWO
JEST WAZNE

Dziedzictwo a jednostka - dziedzictwo i ja

Chociaz my, Europejczycy, lubimy podkreslaé nasza
indywidualno$¢ i wysoko cenimy nasze wolnosci osobiste,
jestesmy jednak wcigz istotami spotecznymi. Istniejemy w
spotecznosciach, ktére stanowig nasze gtéwne punkty
odniesienia. Swiadomie lub nie, zyjemy ich tradycjami i
zwyczajami, przestrzegamy ich zasad, dzielimy sie tymi
samymi wartosciami i systemami wierzen.

Dopasowujemy nasze codzienne zycie do ram, ktére

nasze spofecznos$ci nam zapewniaja.

Cho¢ niektérzy moga to postrzegac jako forme ograniczenia, te ramy sa réwniez waznym zrédtem
bezpieczenstwa i stabilnosci. Nie tylko wiemy, jak zachowywac sie w naszej spotecznosci — co robi¢, aby zy¢
szczesliwie — ale takze w duzej mierze mozemy przewidzie¢, jak beda sie zachowywac inni cztonkowie tej same;j
spotecznosci. Zasady i struktury naszych spotecznosci w duzej mierze predestynujg nasze zycie, co sprawia, ze
poruszanie sie w tym systemie staje sie bardziej przewidywalne, a tym samym tatwiejsze. Tak wiec, nawet jako
jednostki, cate nasze istnienie jest gteboko powiazane ze spotecznoscia, w ktorej zyjemy, nasza osobowos¢, nasze

myslenie i zachowanie nie moga by¢ rozpatrywane w oderwaniu od niej.

Poniewaz jako jednostki jestesmy znaczaco ksztattowani przez nasze spotecznosci, to same spotecznosci sg
znaczaco ksztattowane przez swoje dziedzictwo. Dziedzictwo spoteczno$ci mozna opisac jako sume wszystkich
przesztych wydarzen i proceséw, ktére doprowadzity do obecnych tradycji, zwyczajéw, wartosci i zasad, ktore
wyznaja cztonkowie tej spotecznosci. Jak to okresla stownik Cambridge: ,Dziedzictwo to cechy nalezace do kultury
okreslonego spoteczenstwa, takie jak tradycje, jezyki czy budynki, ktore zostaty stworzone w przesztosci i wciaz
maja znaczenie.” Dlatego terazniejsza forma spotecznosci nie moze by¢ zrozumiana bez znajomosci jej

przesztosci.

W zwigzku z tym istnieje bezposredni zwigzek miedzy dziedzictwem spotecznosci a osobowoscia jednostki, ktoéra,
w rzeczywistosci, nosi dziedzictwo swojej spotecznosci, tak jak nosi dziedzictwo swojej wtasnej rodziny. Mozna by
nawet powiedzie¢, ze dziedzictwo spotecznosci jest kluczowym elementem charakteru jednostki i nie moze by¢
od niego oddzielone. To moze pomédc zrozumie¢, dlaczego tematy zwigzane ze spotecznoscia i dziedzictwem sg
czesto tak wrazliwe i mogg wywotywaé gwattowne konfrontacje. Debaty na temat spotecznosci i dziedzictwa
zawsze sg debatami o nas samych — sg automatycznie osobiste.



Zaktadajac, ze dziedzictwo spotecznosci jest kluczowym elementem charakteru jednostki, warto o nie dbac.

Dbanie o nasze dziedzictwo i uswiadamianie sobie jego cech rowna sie trosce o wtasng osobowos¢ i
uswiadamianiu sobie jej cech. Taka samoswiadomo$é i Swiadomo$é siebie sg niezbedne. Tylko jesli zrozumiemy,
dlaczego zachowujemy sie w taki, a nie inny sposéb, bedziemy w stanie sie rozwija¢. Bedziemy w stanie
dostrzegac powtarzajace sie wzorce w naszym zachowaniu, ktére chcieliby$smy zmienic lub wrecz sie ich pozbyc.
Dopiero wtedy bedziemy w stanie zidentyfikowaé, co naprawde lubimy i czego chcemy w zyciu, dziata¢ zgodnie z
tym i osiggnaé zrownowazony stan umystu. Zajmowanie sie wlasnym dziedzictwem jest zatem jednym ze
sposobéw na tworzenie osobistej samoswiadomosci.

Dziedzictwo a spotecznos¢

Zajmowanie sie dziedzictwem kulturowym spotecznos$ci moze mieé réwniez pozytywne skutki dla samej
spotecznosci. Podobnie jak jednostki, spotecznosci rowniez podazajg za nieSwiadomymi wzorcami, ktore nie
zawsze s korzystne dla nich samych. Badanie historii dziedzictwa kulturowego spotecznosci moze odkryé
korzenie tych wzorcow i zaproponowaé mozliwosci ich przezwyciezenia. Jednoczes$nie wiedza o dziedzictwie
spotecznosci moze ujawnié sukcesy i osiggniecia, ktore mogg stac sie przyktadem do nasladowania w przysztosci.
Tak wiec, cokolwiek spotecznosci odkryja, zajmujac sie swoim dziedzictwem, moze to stac sie motorem ich
postepu i rozwoju.

W kazdym przypadku, ujawnienie wspolnego dziedzictwa kulturowego spotecznosci oraz odkrycie wspélnych
cech i podobienstw najprawdopodobniej prowadzi do silniejszych wiezi miedzy jej cztonkami. Ma to potencjat,
by wspieraé poczucie przynaleznosci i sympatii wsrod cztonkow spotecznosci. To z kolei poprawia ich dobrostan

i satysfakcje z codziennego zycia.

Silna (re-)orientacja na dziedzictwo kulturowe spotecznosci moze jednak mie¢ rowniez negatywne konotacje.
Jesli wzrost poczucia przynaleznosci wigze sie z aktywnym wyodrebnianiem sie i deprecjonowaniem innych
spotecznosci, przywigzanie do wtasnego dziedzictwa kulturowego moze prowadzi¢ do konfliktéw miedzy
spotecznos$ciami i kulturami. Dlatego wartosci, ktére kierujg odkrywaniem naszego dziedzictwa kulturowego,
decydujg o tym, czy jego efekt bedzie sitg konstruktywna, czy destrukcyjna.

Globalne znaczenie dziedzictwa

Globalne znaczenie dziedzictwa znajduje wyraz w dziatalnosci UNESCO (Organizacji Narodéw Zjednoczonych

ds. Oswiaty, Nauki i Kultury). Zostata ona zatozona w 1945 roku jako odpowiedz na ogromne zniszczenia
Swiatowego dziedzictwa podczas Il wojny $wiatowej. Zrozumiano wéwczas, ze te zniszczenia oznaczaty nie tylko
bardzo konkretne straty w ludzkim zyciu i wartosciach materialnych, lecz takze powazne ciosy zadane
tozsamosciom ocalatych ludzi, pozostawiajac ich gteboko zdestabilizowanych na poziomie osobistym. Celem
UNESCO byto i nadal jest wzmacnianie ,naszego wspolnego cztowieczenstwa poprzez promowanie edukacji,

sen 1

nauki, kultury i komunikacji”.

[1] UNESCO in brief: https://www.unesco.org/en/brief viewed on July 9th, 2025. 3



Najbardziej widocznym efektem dziatalnosci UNESCO jest Lista
Swiatowego Dziedzictwa, ktéra obejmuije zabytki, obiekty
przyrodnicze, wyjatkowe tradycje lub zwyczaje o bezcennym
znaczeniu nie tylko dla jednego narodu czy spotecznosci, ale dla
catej ludzkosci. Spotecznosci, na ktérych terenie znajduja sie
obiekty Swiatowego Dziedzictwa, otrzymuja wsparcie finansowe
i materialne w celu ich ochrony i utrzymania.

Pojecie Swiatowego Dziedzictwa ulegto ewolucji na przestrzeni
dekad od momentu powstania UNESCO. Jego znaczenie byto
stopniowo rozszerzane wraz ze wzrostem swiadomosci ludzkosci
na temat wielowymiarowosci tego terminu. Pierwsza przyjeta
definicja zostata sformutowana w Konwencji o Swiatowym
Dziedzictwie z 1972 roku i skupiata sie na dziedzictwie
materialnym, takim jak budynki, obiekty przyrodnicze,
dokumenty czy dzieta sztuki. Ta definicja zostata rozszerzona
w Konwencji UNESCO o Niematerialnym Dziedzictwie
Kulturowym z 2003 roku, kiedy do rozumienia dziedzictwa
lokalnego dodano zywe tradycje, rytuaty, muzyke, rzemiosto,

wiedze lokalng oraz historie przekazywang ustnie.

Ostatnie rozszerzenie definicji dziedzictwa pochodzi od Rady Europy i jej Konwencji z Faro z 2005 roku.
Konwencja z Faro podejmuje niezwykle wazne pytanie o to, w jaki sposéb (lokalne) dziedzictwo kulturowe
moze by¢ wykorzystywane jako sita konstruktywna dla pozytywnego rozwoju cztowieka, a nie by¢ naduzywane
w sposob prowadzacy do podziatéw spotecznosci zamiast do ich zjednoczenia. Zgodnie z Konwencja z Faro,
dziedzictwo kulturowe oraz wszelkie dziatania z nim zwigzane muszg by¢ osadzone w systemie wartosci
opartym na prawach cztowieka i demokracji. ,Konwencja z Faro zacheca nas do uznania, ze przedmioty

i miejsca same w sobie nie sg tym, co najwazniejsze w dziedzictwie kulturowym. Istotne sg znaczenia i funkcje,
jakie ludzie im przypisuja, oraz wartosci, ktére reprezentuja.”?

To oznacza dwie rzeczy. Po pierwsze, taka perspektywa oparta na wartosciach toruje droge do krytycznego

i Swiadomego podejscia do wtasnego dziedzictwa kulturowego. Pozwala zmierzy¢ sie zaréwno z pozytywnymi,
jak i negatywnymi aspektami rozwoju wiasnej spotecznosci i podja¢ odpowiednie dziatania - promujace lub
korygujace. Po drugie, podejscie oparte na wartosciach skutecznie zapobiega naduzyciom dziedzictwa
lokalnego. Naduzyciem takim moze by¢ wykorzystywanie dziedzictwa jako usprawiedliwienia dla dzielenia
spotecznosci na podstawie domniemanych réznic kulturowych. Nacjonalisci wszelkiego rodzaju, uzywaja
argumentow kulturowych do uzasadniania swojej wyzszos$ci nad innymi narodami, co ostatecznie prowadzi
do konfliktéw narodowych lub etnicznych. Jesli jednak dziedzictwo kulturowe jest postrzegane w ramach
solidnych fundamentéw demokratycznych i opartych na prawach cztowieka, nie prowadzi ono do podziatow
kulturowych, poniewaz istniejace réznice nie sg rozumiane jako zagrozenie czy niebezpieczenstwo, lecz jako
konstruktywne zrédto rozwoju jednostkowego i spotecznego.

[2] Council of Europe Website https://www.coe.int/en/web/culture-and-heritage/faro-convention viewed on July 9th, 2025 4




B =

Dziedzictwo kulturowe w edukadji

Podsumowujac, integracja dziedzictwa kulturowego z programami edukacyjnymi niesie ze sobg ogromny
potencjat:

Po pierwsze, zgtebianie dziedzictwa i tta kulturowego wtasnej spotecznosci sprzyja
samos$wiadomosci jednostek, poniewaz w istocie odkrywajg one elementy wtasnej
tozsamosci.

Po drugie, odkrywanie nieznanych faktéw na temat wtasnej spotecznosci moze
wzmachiac wiezi miedzy jej cztonkami poprzez uswiadamianie sobie wspélnych
cech i budowanie wzajemnej sympatii.

Po trzecie, odkrywanie krytycznych aspektéw wtasnego dziedzictwa kulturowego i
historycznego moze prowadzi¢ do przezwyciezenia dysfunkcji wewnatrz
spotecznosci.

Po czwarte, poznawanie wyjatkowych cech kulturowych oraz réznic w stosunku do
innych spotecznosci moze wzbudzaé ciekawos¢ cztonkéw danej spotecznosci wobec
innych kultur i tradycji. Dzieje sie tak, gdy dziedzictwo kulturowe jest badane z
perspektywy opartej na prawach cztowieka, obejmujacej demokracje i jej
pluralistyczne fundamenty.

Ostatecznie badanie dziedzictwa kulturowego to zadanie wielowymiarowe, ktére
wymaga wielu umiejetnosci, zdobywanych w trakcie procesu badawczego.
Obejmuje to techniki wyszukiwania literatury, badan archiwalnych, prowadzenia
wywiadéw, techniki prezentacyjne - w tym zarzadzanie multimodalnymi formami
ekspresji - a takze podstawowg wiedze i/lub umiejetnosci z zakresu kontekstu
merytorycznego, ktéry jest przedmiotem badan, by wymienic¢ tylko niektoére z nich.
W zwiazku z tym , Swiadomoé¢ kulturowa i ekspresja” to jedna z oémiu kluczowych

kompetencji w ramach uczenia sie przez cate zycie. *

[3] European School Education Platform: https://school-education.ec.europa.eu/en/discover/tutorials/learn-connect-and-reflect-
cultural-heritage viewed on July 15th, 2025




3. DZIEDZICTWO LOKALNE
Z PERSPEKTYWY ROZNYCH KRAJOW

3.1. DZIEDZICTWO LOKALNE W BELGI!

SPOLECZNE POSTRZEGANIE I ZNACZENIE SPOLECZNE

W Belgii lokalne dziedzictwo odgrywa fundamentalng role w budowaniu tozsamosci zbiorowej i
indywidualnej. Zaréwno w Walonii, Flandrii, jak i w Brukseli postrzegane jest ono jako narzedzie spajajace
spoteczenstwo, budujgce wspdlng pamieé i promujace region. Cho¢ zarzadzanie dziedzictwem jest
zregionalizowane, istnieje wspélna swiadomo$¢ jego znaczenia dla spotecznosci.

Spoteczenstwo wykazuje gtebokie przywigzanie do swojego lokalnego dziedzictwa: kapliczki, gospodarstwa,
kopalnie, tradycje ludowe czy charakterystyczne miejsca przyrodnicze sg Zrédtem dumy i poczucia sensu.
Inicjatywy obywatelskie i lokalne stowarzyszenia uruchamiajg coraz wiecej projektéw promujacych to
dziedzictwo - organizujg wycieczki z przewodnikiem, wystawy, publikacje i nagrania cyfrowe. Wydarzenia
takie jak Dni Dziedzictwa (lub Open Monumentendag we Flandrii) przyciagaja co roku tysigce
odwiedzajacych, co potwierdza state zainteresowanie spoteczne tg tematyka.

Lokalne dziedzictwo jest réwniez statym tematem w polityce, zwtaszcza w kontekscie kultury, planowania
przestrzennego i turystyki. Sekretarz Stanu ds. Planowania Przestrzennego Regionu Stotecznego Brukseli,
Ans Persoons, powiedziata na przyktad: ,Mozna - i trzeba - znalez¢ rownowage miedzy modernizacjg miast
a ochrong dziedzictwa, jesli chcemy odda¢ wiecej przestrzeni ludziom.” *

Niektére spotecznosci przywigzuja szczegdlng wage do swojego dziedzictwa:

e obszary wiejskie, pielegnujace wielowiekowe tradycje,

e regiony poprzemystowe, poszukujgce nowej tozsamosci,

e wielokulturowe dzielnice miejskie, wykorzystujace dziedzictwo jako narzedzie dialogu miedzykulturowego.
Projekty takie jak Vis ton Patrimoine, Patrimoine a roulettes czy Un artisan vit dans mon village s3
wyrazem tej dynamiki - zachecajg mtodych ludzi do eksplorowania swojego otoczenia, wyrazania
siebie i wspélnego tworzenia nowych narracji o dziedzictwie.

[4] https://www.brusselstimes.com/belgium/711299/urbicide-how-brussels-is-seeking-to-balance-modernisation-and-heritage?




KONTEKST REGULACYJNY I INSTYTUCJONALNY

W Belgii ochrona dziedzictwa regulowana jest przez regionalne ramy prawne:
W Walonii Kodeks Dziedzictwa Walonii® (zaktualizowany w 2024 roku) okresla zasady
ochrony zabytkéw, obszaréw, zespotéw zabudowy czy terenéw archeologicznych.

Dziedzictwo lokalne moze zostac objete ochrona, jesli uznane zostanie za istotne dla
tozsamosci regionalne;j.

We Flandrii Onroerend Erfgoeddecreet® (Dekret o Dziedzictwie Nieruchomym z 2013 r.) ustanawia rézne
poziomy uznania dziedzictwa - od dziedzictwa gminnego po wpisy miedzynarodowe.

W Regionie Stotecznym Brukseli obowigzuje specjalna ustawa z 1993 roku, ktéra integruje ochrone dziedzictwa
z polityka planowania przestrzennego.

Na poziomie federalnym przepisy dotyczg gtéwnie dziedzictwa ruchomego (dzieta, przedmioty, archiwa) oraz
eksportu débr kultury. Belgia ratyfikowata réwniez kilka konwencji miedzynarodowych - w szczegoélnosci
Konwencje z Faro oraz Konwencje UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa kulturowego -
ktére wptywaja na polityki regionalne.

Gminy odgrywaja kluczowg role: czesto tworzg listy obiektéw do ochrony, prowadza dziatania edukacyjne i
informacyjne, a takze realizujg projekty partycypacyjne z mieszkancami.

Belgia dysponuje bogatg siecig instytucji publicznych, prywatnych i obywatelskich, zajmujacych sie ochrong i
promocja dziedzictwa:

WALONIA - Agencja Dziedzictwa Walonii (AWaP)
o Misja: poznanie, ochrona, restauracja i promocja dziedzictwa architektonicznego Walonii.
o Dziatania: wsparcie techniczne, dotacje, szkolenia i projekty edukacyjne (np. Adoptuj zabytek,
RzemiesInik mieszka w mojej wiosce).
o Wartosci: przekaz miedzypokoleniowy, dostepnosc, lokalne zakorzenienie, edukacja obywatelska.
FLANDRIA - Agentschap Onroerend Erfgoed
o Misja: ochrona, zarzadzanie i upowszechnianie dziedzictwa.
o Dziatania: wsparcie dla gminnych inwentaryzacji, finansowanie renowacji, narzedzia
cyfrowe do popularyzacji (np. erfgoedkaart.be).
o Wartosci: partycypacja obywatelska, adaptacyjne ponowne wykorzystanie, szacunek
dla tozsamosci lokalnej.
BRUKSELA - Urban.brussels (Departament Dziedzictwa Kulturowego)
o Misja: integracja dziedzictwa z planowaniem przestrzennym i polityka zréwnowazonego rozwoju.
o Dziatania: wsparcie wtascicieli, rozpowszechnianie informacji, projekty mediacyjne na terenach
miejskich.
o Wartosci: roznorodnos¢, innowacje w dziedzinie dziedzictwa, zarzadzanie partycypacyjne.
Stowarzyszenia i inicjatywy obywatelskie

Wiele lokalnych organizacji non-profit dziata na rzecz dokumentowania, przekazywania i promocji

dziedzictwa:

o W Walonii: Qualité-Village-Wallonie, Maison du Patrimoine Médiéval Mosan, itd.

o We Flandrii: Heemkundige Kringen, lokalne sieci historyczne

o W catym kraju: lokalne muzea, biblioteki, towarzystwa historyczne, zaangazowane szkoty

Te organizacje wydaja publikacje, organizuja trasy turystyczne, zbierajg Swiadectwa oraz tworzg narzedzia

edukacyjne. Ich dziatalnos$¢ przyczynia sie do demokratyzacji dostepu do dziedzictwa.

[5] Code Wallon du Patrimoine,
https://agencewallonnedupatrimoine.be/wp-content/uploads/2024/05/20240601_CoPat_Textes_legislatifs_consolides.pdf 7
[6] https://codex.vlaanderen.be/portals/codex/documenten/1023317.html



nii SYSTEM WARTOSCI STOJACY ZA DZIEDZICTWEM LOKALNYM
i I KULTUROWYM

W Belgii dziedzictwo lokalne rozumiane jest w sposéb szeroki i r6znorodny, obejmujac:

see  stare budynki, stanowiska archeologiczne, pozostatosci przemystowe,
Dziedzictwo *e+  elementy krajobrazu miejskiego
materialne eee

jezyki regionalne, muzyka, przepisy kulinarne, umiejetnosci rzemieslnicze,

Zwyczaje

krajobrazy kulturowe, lasy panstwowe, zabytkowe parki
Dziedzictwo

przyrodnicze

ces dziedzictwo lokalne pozwala ludziom identyfikowac sie z miejscem i odczuwac
L]

Tofcamoce ::E przynaleznos¢ do wspélnoty

i korzenie

eee  postrzegane jest jako cenne narzedzie edukacyjne, no$nik pamieci i przestrzen
Przekaz i e+ dialogu miedzypokoleniowego

edukacja

«ee renowacja starych budynkéw czesto promowana jest jako ekologiczna
«ee alternatywa wobec nowego budownictwa

réznorodnosé¢ kulturowa: w wielokulturowych dzielnicach dziedzictwo

Roznorodnosé
kulturowa:

IE: staje sie brama do poznania historii innych osob i grup




Instytucje czesto postuguja sie definicjami UNESCO, ale dostosowuja je do lokalnego
kontekstu. Przyktadowo, AWaP ceni zaréwno ,prestizowych swiadkoéw historii”,
jak i ,,skromne Swiadectwa zycia codziennego”.

Coraz wiekszego znaczenia w politykach dziedzictwa nabieraja rowniez partycypacja,
wspottworzenie i mediacja. Obywatele nie s3 juz tylko widzami, ale aktywnymi
uczestnikami dziatan wokot dziedzictwa.

WNIOSKI: ROLA DZIEDZICTWA LOKALNEGO W BUDOWANIU
TOZSAMOSCI BELGII

W Belgii ochrona i promocja dziedzictwa lokalnego maja silny wymiar tozsamosciowy - szczegélnie w kraju,

w ktorym wspétistniejg rozne kultury, jezyki i narracje historyczne. Dziedzictwo czesto postrzegane jest jako nic¢
taczaca przesztosé, terazniejszosé i przysztosc, a takze jako sposéb na nawigzanie relacji z terytorium i wspdlng
pamiecia.

Odgrywa ono réwniez kluczowa role w ksztattowaniu aktywnego obywatelstwa. Dzieki projektom
edukacyjnym, takim jak Vis ton Patrimoine (Do$wiadcz swojego dziedzictwa), Classes du Patrimoine (Klasy
Dziedzictwa) czy Un artisan vit dans mon village (RzemiesInik mieszka w mojej wiosce), mtodzi ludzie sg
zachecani do odkrywania, kwestionowania i interpretowania swojego otoczenia, rozwijajgc tym samym
krytyczne myslenie i poczucie odpowiedzialnosci za dobro wspdlne.

W obliczu wyzwan klimatycznych, napie¢ spotecznych i przemian cyfrowych, dziedzictwo lokalne jawi sie jako
przestrzen odpornosci, dialogu i wspdlnej wyobrazni. Pomaga ksztattowac spoteczenstwo bardziej Swiadome

swojej historii, a jednoczesénie otwarte na réznorodnos¢ i zmiany.
h i
//é.mf




3.2. DZIEDZICTWO LOKALNE W POLSCE

POSTRZEGANIE I ZNACZENIE SPOLECZNE

Dziedzictwo lokalne w Polsce zajmuje istotne miejsce zarowno w $wiadomosci spotecznej, jak i w
ogoélnonarodowym dyskursie. Historyczna trajektoria panstwa polskiego - naznaczona rozbiorami,
okupacjami, zmianami granic oraz transformacjami ustrojowymi - uksztattowata silng wrazliwo$¢ na kwestie
tozsamosci kulturowej i ciggtosci historycznej. W zwigzku z tym dziedzictwo lokalne jest powszechnie
postrzegane jako integralna czes$¢ dziedzictwa narodowego i traktowane z duzym szacunkiem przez rézne
grupy spoteczne.

Spoteczehstwo wykazuje duze zainteresowanie ochrong dziedzictwa lokalnego, zwtaszcza w regionach o
gteboko zakorzenionych tradycjach historycznych i kulturowych. Zwyczaje ludowe, rytuaty religijne, gwary
regionalne i zabytki architektury postrzegane sa nie tylko jako artefakty kultury, ale przede wszystkim jako
wyraz tozsamosci wspolnotowej i pamieci miedzypokoleniowej. Nastroje te znajdujg odzwierciedlenie w
retoryce politycznej - polscy przywodcy, w tym prezydenci oraz ministrowie kultury, wielokrotnie podkreslali
znaczenie ochrony pamieci kulturowej i dziedzictwa materialnego i niematerialnego. Prezydent Andrzej
Duda nazwat dziedzictwo ,,moralnym zobowigzaniem wobec tych, ktérzy ksztattowali dusze narodu
polskiego”.

Tematy zwigzane z dziedzictwem pojawiajg sie regularnie w debatach parlamentarnych i dziataniach
samorzadowych, szczegblnie w kontekscie rozwoju regionalnego, turystyki i edukacji. W ostatnich latach
coraz wiekszg uwage poswieca sie rewitalizacji zaniedbanego lub zapomnianego dziedzictwa - zwihaszczd
tego nalezacego do spotecznosci mniejszosciowych lub powojennych - co $wiadczy o rosngcej Swiadomosci
wielokulturowego wymiaru historii Polski.

Profesor Jacek Purchla, zatozyciel Miedzynarodowego Centrum Kultury w Krakowie, podkresla znaczenie
dziedzictwa lokalnego w ksztattowaniu tozsamosci regionalnej i rozwoju miast. Twierdzi: ,Dziedzictwo
kulturowe to nie tylko spuscizna przesztosci, ale strategiczny zaséb przysztosci, szczegélnie dla spotecznosci
lokalnych, ktére po dekadach wymazywania na nowo odzyskujg swojg tozsamos¢” (Zzrédto: Cultural Heritage
and Identity in Central Europe, 2011).




Perspektywa Purchli ukazuje dziedzictwo jako narzedzie nie tylko do pielegnowania pamieci,
ale takze do aktywnego ksztattowania tozsamosci i miejsca ré6znych wspoélnot - wiejskich,
miejskich, mniejszosciowych i religijnych - w szerszej narracji narodowe;j.

FPo pierwsze, spotecznosci wiejskie czesto zdaja sie wykazywac silne przywigzanie do tradycji
ludowych, dialektéw, rytuatow religijnych i lokalnego rzemiosta. Elementy te s3 integralng
czescig lokalnej tozsamosci. Z drugiej strony, spotecznosci miejskie, zwtaszcza w miastach

o znaczeniu historycznym, takich jak Krakéw, Wroctaw czy Gdansk, koncentrujg sie bardziej

na dziedzictwie architektonicznym i wielokulturowym (w tym na $ladach niemieckich, zydowskich i rosyjskich).
Co wiecej, mniejszoéci i spotecznoéci marginalizowane, takie jak temkowie, Kaszubi, Slazacy i Romowie, ktada
duzy nacisk na zachowanie dziedzictwa kulturowego jako sposobu na potwierdzenie swojej odrebnej tozsamosci
w szerszym kontekscie polskim. Wreszcie, spotecznosci religijne, a zwtaszcza Koscioét katolicki, odgrywaja
znaczaca role w ochronie i promowaniu dziedzictwa religijnego, w tym kosciotéw, sanktuariow i miejsc

pielgrzymkowych.

Gtéwnym aktem prawnym regulujacym ochrone dziedzictwa lokalnego w Polsce jest Ustawa o ochronie
zabytkéw i opiece nad zabytkami z 2003 roku. Ustawa ta stanowi kompleksowe narzedzie prawne, ktére
reguluje kwestie ochrony, konserwacji i dokumentacji débr kultury uznanych za posiadajgce wartosé
historyczng, artystyczng lub naukowsa.

Prawo to opiera sie na zatozeniu, ze dziedzictwo kulturowe stanowi dobro publiczne, a jego ochrona lezy

w interesie catego spoteczenstwa. Podkresla ono wspétodpowiedzialno$¢ panstwa, samorzadéw lokalnych oraz
wiascicieli prywatnych za zapewnienie integralnosci i ciggtosci zabytkow. Uzasadnieniem dla tych dziatan jest
przekonanie, ze dziedzictwo kulturowe zawiera skumulowane doswiadczenie, wiedze i wartosci narodu,
stanowiac fundament tozsamosci kulturowej i Swiadomosci obywatelskie;j.

Kluczowe mechanizmy i obowigzki wynikajace z ustawy to tworzenie rejestrow zabytkéw i dokumentacja
zasobow dziedzictwa, naktadanie obowiazkéw konserwatorskich na witascicieli nieruchomosci wpisanych

do rejestru, uprawnienia organéw ochrony zabytkéw do interwencji w przypadku zaniedban lub nielegalnych
przeksztatcen, wsparcie finansowe na szczeblu krajowym i regionalnym (czesto uzupetniane przez srodki z UE,
np. z funduszy kultury).

Ustawa jednoznacznie wskazuje, ze ochrona dziedzictwa to sprawa interesu publicznego i odpowiedzialnosci
narodowej. Dziedzictwo traktowane jest jako niezastgpione Zrédto wiedzy, tozsamosci i ciggtosci historyczne;j.
Najwazniejszg instytucjg odpowiedzialng za polityke dziedzictwa jest Narodowy Instytut Dziedzictwa (NID).

Do jego zadan nalezy: identyfikacja, badania, dokumentacja i promocja dziedzictwa materialnego i
niematerialnego; definicja dziedzictwa lokalnego jako integralnej czesci krajobrazu kulturowego: zabytki
architektury, stanowiska archeologiczne, rzemiosto tradycyjne, historia méwiona, obyczaje lokalne. Ponadto,
podkresla wartos$¢ spotecznej dziedzictwa - jako narzedzia edukacji, integracji wspélnot lokalnych i budowania
tozsamosci narodowej. W oficjalnych komunikatach NID przedstawia ochrone dziedzictwa jako kulturowy

i moralny obowiazek, niezbedny do zapewnienia ciggtosci miedzypokoleniowej i odpornosci spoteczne;j.

Do innych instytucji panstwowych nalezy Ministerstwo Kultury i Dziedzictwa Narodowego, ktére odgrywa
kluczowa role w ksztattowaniu krajowej polityki ochrony dziedzictwa. Misja Ministerstwa podkresla ochrone

i promocje dziedzictwa kulturowego Polski jako fundamentu tozsamosci narodowej, zaangazowania
obywatelskiego i uznania miedzynarodowego. Podejscie Ministerstwa do lokalnego dziedzictwa jest
wieloptaszczyznowe: faczy wsparcie finansowe (np. poprzez programy grantowe, takie jak Ochrona Zabytkéw
czy Kultura ludowa i tradycyjna), nadzoér legislacyjny oraz wspotprace miedzynarodows, dazac do zapewnienia
zaréwno ochrony obiektéw materialnych, jak i transmisji niematerialnych praktyk kulturowych. 1 1



Ministerstwo szeroko rozumie dziedzictwo lokalne, obejmujac nie tylko zabytkowe
budynki i pomniki, ale takze kulture ludowa, jezyk, tradycje ustne, rzemiosto i rytuaty
religijne. Ta kompleksowa definicja odzwierciedla rosnace uznanie dziedzictwa za zywy,
ewoluujacy proces zakorzeniony w zyciu spotecznosci. Dziedzictwo lokalne jest zatem
postrzegane zaréwno jako odzwierciedlenie r6znorodnosci regionalnej, jak i element
konstytutywny bogactwa kulturowego narodu.

W swoich strategiach komunikacji publicznej i polityce, Ministerstwo argumentuje na rzecz znaczenia
lokalnego dziedzictwa, podkreslajac jego role w budowaniu spéjnosci spotecznej, tozsamosci obywatelskiej i
ciggtosci miedzypokoleniowej. Uznaje ochrone dziedzictwa za obywatelski obowigzek, ktéry wzmacnia
odpornos¢ narodowa, promuje turystyke i rozwdj gospodarczy oraz zapewnia, ze pamieé o réznorodnych
doswiadczeniach kulturowych - zwtaszcza tych wypartych lub wymazanych przez dawne rezimy - jest
podtrzymywana.

Na poziomie regionalnym wojewddzcy (regionalni) konserwatorzy zabytkéw dziataja jako zdecentralizowane
organy zarzadzania dziedzictwem. Ich gtéwnym zadaniem jest realizacja polityki panstwa w zakresie
konserwacji, restauracji i dokumentacji dziedzictwa. Przyjmuja oni podejscie ochronne i regulacyjne,
koncentrujac sie na egzekwowaniu prawa, planowaniu przestrzennym i nadzorze technicznym. Dla tych
konserwatoréw lokalne dziedzictwo jest definiowane gtéwnie w kategoriach kultury materialnej - architektury
historycznej, stanowisk archeologicznych i uktadéw urbanistycznych - ale ich praca jest coraz czesciej oparta
na konsultacjach spotecznych i planowaniu partycypacyjnym. Podkre$laja oni wartos$¢ dziedzictwa nie tylko dla
wiedzy historycznej, ale takze dla lokalnego rozwoju i zrownowazonego rozwoju kulturowego.

Liczne organizacje pozarzadowe i fundacje prywatne aktywnie dziatajg na rzecz ochrony dziedzictwa. Wsréd
nich Fundacja Dziedzictwa Kulturowego odgrywa znaczaca role. Organizacja ta angazuje sie w projekty
renowacji, zwtaszcza obiektéw dziedzictwa religijnego i mniejszosci, oraz promuje swiadomos¢ spoteczng
poprzez wystawy, wyktady i publikacje. Misja fundacji podkresla etyczny wymiar pracy na rzecz dziedzictwa -
mianowicie obowiazek przywracania zapomnianych lub zaniedbanych historii oraz wspierania dialogu miedzy
spotecznos$ciami. Ich podejscie czesto obejmuje wspotprace z lokalnymi mieszkancami, wzmacniajgc w ten

sposoéb role dziedzictwa jako dobra wspolnego, a nie wytgcznie instytucjonalnego.




SYSTEM WARTOSCI STOJACY ZA DZIEDZICTWEM LOKALNYM
I KULTUROWYM

Dziedzictwo lokalne zajmuje istotne miejsce w polskim dyskursie publicznym oraz w ramach instytucjonalnych,
gdzie przypisuje mu sie szereg wzajemnie powigzanych wartosci. Do najwazniejszych naleza:

LN )
+++ Dziedzictwo jest powszechnie postrzegane jako filar zaréwno tozsamosci
LN )
LN )

«++ lokalnej, jak i narodowej, taczac przeszte pokolenia ze wspotczesnym

Tozsamosé i o
ciqgtosé

«se Spoteczenstwem oraz przysztymi wspolnotami.

s+ Ochrona i zachowanie dziedzictwa przedstawiane sg jako wspdlna
:22 odpowiedzialno$é, angazujaca jednostki, spotecznosci i instytucje we wspélne
s+ zobowiazanie do troski o kulture.

*¢* W regionach uksztattowanych przez konflikty historyczne lub przemiany
222 ustrojowe, dziedzictwo bywa przywotywane jako zrédto jednosci, sprzyjajace

++s budowaniu wiezi spotecznych i wzmacnianiu poczucia wspélnej przynaleznosci.

wiie, vee o . o .
“I =+ Ochrona dziedzictwa czesto przedstawiana jest jako akt moralnego obowiazku
+s+ i sprawiedliwosci historycznej, zwtaszcza w kontekscie zniszczen wojennych i
Pamig¢ morailna cee ) T
*e* Wymazywania narracji mniejszosci.
i historyczna ess

* ¢ Wartosci te przejawiajg sie w roznorodnych dziataniach, takich jak kampanie
+3: spotfeczne, rozwdj programdw nauczania, czy lokalne inicjatywy na rzecz

Wartosé + o+ rewitalizacji historycznego otoczenia, zachowania wiedzy tradycyjnej i

edukacyjna *** dokumentowania historii méwionej. Dzieki tym wysitkom dziedzictwo nie tylko
jest chronione, ale rowniez aktywnie integrowane ze wspétczesnym zyciem
kulturalnym i obywatelskim.

13



WNIOSKI: ROLA DZIEDZICTWA LOKALNEGO W BUDOWANIU
TOZSAMOSCI POLSKI

Podsumowujac, ochrona i promocja dziedzictwa lokalnego w Polsce odgrywa kluczowa

role w ksztattowaniu kulturowej samoswiadomosci oraz tozsamosci zbiorowej Polakéw.

W kraju, ktérego krajobraz historyczny zostat gteboko naznaczony przez inwazje

zewnetrzne, wewnetrzne zawirowania i zmieniajace sie granice, troska o dziedzictwo jawi sie zaréwno jako
strategia odpornosci, jak i forma ekspresji kulturowej. Dziedzictwo lokalne nie tylko odzwierciedla unikalny
charakter poszczegélnych regionéw i spotecznosci, ale takze wspottworzy szerszg narracje narodowg, oparta
na wartosciach réznorodnosci, pamieci i ciggtosci. Tym samym stanowi istotne narzedzie w nieustannym
procesie odbudowy kulturowej oraz formowania tozsamosci, potwierdzajac zaangazowanie Polski w
pielegnowanie swojej przesztosci przy jednoczesnym mierzeniu sie z wyzwaniami wspotczesnosci.

14



3.3. DZIEDZICTWO LOKALNE NA WEGRZECH

SPOLECZNE POSTRZEGANIE I ZNACZENIE SPOLECZNE

Na Wegrzech lokalne dziedzictwo kulturowe ma ogromna wartosé¢ spoteczna. Swiadczy o tym popularnoéé
festiwali ludowych, tradycje lokalne oraz powszechna ochrona zabytkéw. Badania spotecznosci wiejskich na
Wegrzech pokazuja, ze dziedzictwo jest gleboko zakorzenione w tkance tych spotecznosci, a tradycje i
wspomnienia ksztattuja lokalny krajobraz (Csurgé i Smith, 2022) .” W wielu wioskach i miasteczkach ludzie sa
gteboko zwigzani z lokalnymi zwyczajami, czy to poprzez tradycyjne tance, regionalne rzemiosto, czy lokalng
kuchnie. Tradycje te sg nie tylko pielegnowane, ale takze aktywnie podtrzymywane i przekazywane
przysztym pokoleniom.

Jednym z wyjatkowych przyktadéw tej gtebokiej wiezi jest karnawat Busojaras w Mohaczu®, wielowiekowa
tradycja, podczas ktorej uczestnicy noszg maski i kozuchy, aby przegonic zime. To wydarzenie, uznane przez
UNESCO za niematerialne dziedzictwo kulturowe, to co$ wiecej niz tylko festiwal — to celebracja lokalnej
tozsamosci. Kazdego roku uczestnicza w nim tysigce gosci, a cata spotecznos¢, w tym mtodziez, angazuje sie
w podtrzymywanie tradycji. Dla mieszkancéw Mohaczu karnawat to nie tylko wydarzenie kulturalne, ale
istotna czesc¢ ich tozsamosci, faczaca ich z przesztoscia i tworzgca wspolne poczucie przynaleznosci do
terazniejszosci. Podobnie haft Maty6 z Mezékdvesd’,, znany z zywych kwiatowych wzoréw, to zywa tradycja,
ktora zachowali lokalni rzemiesinicy i wpisano na liste niematerialnego dziedzictwa kulturowego UNESCO. Te
przyktady pokazuja, ze dla wielu Wegréw dziedzictwo nie jest odlegtym pojeciem, ale czyms, co jest
wplecione w tkanke ich codziennego zycia. Wielu Wegréw uczestniczy w dziataniach zwigzanych z

dziedzictwem kulturowym: domy tanca ludowego (tanchaz) cieszg sie popularnoscia wsrod mtodych ludzi,

Y \ *
GRS 1 it m}

~~~~~

: 5 7. RSB AR A i .
[7] Csurgd, B, & Smlth D. (2022). Rural heritage and place-making: Embedding community values, traditions, and memories in Hungary Joumal of Rural
Studies, 75, 100-112. https://doi.org/10.1016/j.jrurstud.2022.01.012

[8] Mohacs Busojaras carnival: UNESCO Intangible Cultural Heritage. Retrieved June 30, 2025, from https://ich.unesco.org/en/RL/busojaras-carnival-in-
mohacs-00320

[9] Matyé embroidery: UNESCO Intangible Cultural Heritage. Retrieved June 30, 2025, from https://ich.unesco.org/en/RL/maty%C3%B3-embroidery- 1 5
00321




lokalne muzea historyczne i skanseny (tajhazak) regularnie odwiedzajg to miejsce.
Ponadto coroczne dni dziedzictwa kulturowego (Kulturalis Ordkség Napjai) ° przyciagaja
ttumy do zabytkowych budynkéw i miejsc na terenie catych Wegier. Wydarzenia te
podkreslajg rosngce zainteresowanie spoteczenstwa ochrong dziedzictwa kulturowego,
w ktére angazujg sie zarbwno mtodsze, jak i starsze pokolenia. Spotecznosci wiejskie,
mniejszosci etniczne i starsze pokolenia tradycyjnie skupiaty sie bardziej na ochronie

dziedzictwa, ale w ostatnich latach zauwazalny jest wzrost zainteresowania wsréd

mtodziezy miejskiej. Zespoty muzyki ludowej i tanca majg preznie dziatajacg scene nawet w Budapeszcie,

co pokazuje, ze lokalne tradycje cieszg sie szerokim zainteresowaniem i nie ograniczaja sie juz do obszaréw
wiejskich. W rzeczywistosci rosngce zainteresowanie lokalnym dziedzictwem wséréd mtodych ludzi w miastach
odzwierciedla gtebszy odrodzenie kulturowe, poniewaz mtodziez coraz czesciej pragnie na nowo nawigzac
kontakt ze swoimi korzeniami. Na poziomie politycznym lokalne dziedzictwo stato sie istotng kwestia, czesto
powiazang z dyskusjami na temat tozsamosci narodowej i polityki kulturalnej. W ostatnich latach ochrona
dziedzictwa stata sie centralnym tematem wegierskiej agendy politycznej. Polityka kulturalna coraz czesciej
podkresla znaczenie dziedzictwa jako cennego dobra, kluczowego nie tylko dla turystyki, ale takze dla
budowania spotecznosci i pielegnowania patriotyzmu. Lokalne dziedzictwo, z jego silnym zwigzkiem

z tozsamoscig narodowa, nie jest postrzegane jako niszowe zainteresowanie, lecz jako kluczowy element zycia
publicznego. W rezultacie dyskusje na temat ochrony dziedzictwa staja sie coraz bardziej widoczne, przenoszac
sie z kregéw akademickich na pierwszy plan dyskursu narodowego.

Ochrona dziedzictwa kulturowego na Wegrzech opiera sie na kompleksowych ramach prawnych:

e Ustawa LXIV z 2001 r. o ochronie dziedzictwa kulturowego, ktéra stanowi podstawe prawng identyfikacji,
ochrony i uzytkowania dziedzictwa kulturowego. Obejmuje ona zaréwno dziedzictwo materialne (takie jak
zabytki, budynki historyczne i artefakty), jak i niematerialne (takie jak zwyczaje, tradycje i rzemiosto). Ustawa
podkresla znaczenie zrbwnowazonego rozwoju, zaangazowania spotecznego i edukacji, zapewniajac, ze
dziedzictwo jest nie tylko chronione, ale takze dostepne dla przysztych pokolen.

e Dekret Rzadowy 393/2012 (XII. 20.) okresla zasady dziatania organéw ds. dziedzictwa, definiujac sposob
rejestracji, ochrony i monitorowania obiektéw dziedzictwa kulturowego. Dekret ten zapewnia standaryzacje i
systematyczno$¢ procesu konserwacji dziedzictwa, zapewniajac jego jednolito$¢ w catym kraju.

Wegry sa réwniez aktywnym uczestnikiem kluczowych porozumien miedzynarodowych, ktére regulujg ochrone
dziedzictwa. Jako sygnatariusz Konwencji UNESCO o ochronie $wiatowego dziedzictwa oraz Konwencji o ochronie
niematerialnego dziedzictwa kulturowego z 2003 roku, Wegry zobowigzaty sie do globalnych wysitkow na rzecz
ochrony dziedzictwa kulturowego. Te porozumienia miedzynarodowe zapewniajg Wegrom ramy prawne
gwarantujgce zachowanie dziedzictwa nie tylko ze wzgledu na dume narodowa, ale takze dla spotecznosci
miedzynarodowej. Przestrzegajac tych konwencji, Wegry dostosowujg swoja polityke do $wiatowych standardéw
i wzmacniajg swoja role w ochronie dziedzictwa miedzynarodowego.

Istotnym aspektem wegierskiego systemu ochrony dziedzictwa jest jego zdecentralizowana struktura. Podczas
gdy rzad krajowy zapewnia nadrzedne przepisy i ramy prawne, lokalne gminy, muzea i stuzby straznikéw parkow
narodowych odgrywaja aktywna role w ochronie dziedzictwa na poziomie lokalnym. Wtadze lokalne sg
uprawnione do podejmowania decyzji dotyczacych ochrony dziedzictwa, a lokalne muzea, czesto utrzymywane
przez gminy, odgrywaja kluczowa role zarobwno w badaniach, jak i wystawach dziedzictwa kulturowego. Ponadto
stuzby straznikéw parkéw narodowych pomagajg w ochronie stanowisk archeologicznych, zapewniajgc ochrone
dziedzictwa zaréwno w Srodowisku naturalnym, jak i w obiektach zabytkowych.

[10] Kulturéalis Orokség Napjai: Heritage Days in Hungary. Retrieved June 30, 2025, from https://www.kulturoris.hu/en/ 1 6



Wegry ktada rowniez duzy nacisk na ochrone niematerialnego dziedzictwa kulturowego -
zobowigzanie to zostato wzmocnione przez wczesne przyjecie Konwencji UNESCO o
niematerialnym dziedzictwie kulturowym z 2003 roku. Obejmuje ona szerokie spektrum
praktyk kulturowych, takich jak tradycyjna muzyka, rzemiosto i festiwale, ktére sg
integralng czesScig wegierskiego krajobrazu kulturowego. W ostatnich latach Wegry
przyjety réwniez zasady Konwencji Faro, ktére podkreslajg spoteczng warto$é dziedzictwa.

Ta zmiana uznaje, ze ochrona dziedzictwa to nie tylko ochrona obiektéw fizycznych, ale takze zapewnienie, ze
zywe tradycje pozostang zywe i dostepne dla spotecznosci.

Wiele spotecznosci lokalnych na Wegrzech jest szczegélnie zaangazowanych w ochrone swojego dziedzictwa.
Wsie wiejskie szczycg sie zwtaszcza podtrzymywaniem tradycji, takich jak tradycyjne stroje, tahce i Swieta
przekazywane z pokolenia na pokolenie. Na przyktad, spotecznos$¢ Paléc w potnocnych Wegrzech organizuje
coroczne festiwale celebrujace swoja kulture ludowa, a mieszkancy Siedmiogrodu, Székely, nadal czczg swoje
dziedzictwo jako czes$¢ swojej tozsamosci. Podobnie mniejszosci etniczne, takie jak Szwabowie (Niemcy znad
Dunaju) i Stowacy, prowadzg centra kulturalne, aby zachowa¢ swoje unikalne zwyczaje i tradycje, czesto
wspierane przez inicjatywy samorzadowe. Oprécz tych oddolnych inicjatyw, kilka kluczowych instytucji
odgrywa istotna role w ochronie i promocji dziedzictwa Wegier. Wegierski Dom Dziedzictwa (Hagyomanyok
Haza)" jest wiodaca instytucja skupiajaca sie na ochronie tradycji ludowych w Kotlinie Karpackiej, oferujaca
warsztaty, szkolenia i edukacje publiczng. Muzeum Narodowe i inne muzea regionalne odgrywaja kluczowa
role w ochronie dziedzictwa materialnego, gromadzeniu i renowacji artefaktéw historycznych. Organizacje
zawodowe, takie jak ICOMOS" Wegry i Europa Nostra Wegry, réwniez przyczyniaja sie do ochrony dziedzictwa
poprzez doradztwo eksperckie i programy uznawania zastug.

Na Wegrzech lokalne dziedzictwo jest powszechnie interpretowane zaréwno jako dobro kulturowe, jak

i obywatelska odpowiedzialno$¢. Odgrywa ono znaczaca role w pielegnowaniu dumy narodowej, tozsamosci

i ciggtosci. Dziedzictwo jest czesto postrzegane jako spuscizna, ktérg nalezy szanowac i chronié, a tradycyjne
praktyki sg celebrowane jako integralna cze$¢ poczucia wtasnej tozsamosci spotecznosci. Kluczowe jest tu
pojecie Hungarikum - oznaczenia unikatowych wegierskich produktéw, tradycji i wartosci, oficjalnie uznanych
za ich znaczenie kulturowe. Nalezg do nich tradycje kulinarne, takie jak wino tokajskie i papryka Kalocsa,

a takze sztuka ludowa, muzyka i festiwale regionalne. Elementy te s3 nie tylko symbolami dumy, ale stuza
rowniez jednoczeniu pokolen i integracji Wegréw ze wspélna historia.

Jednocze$nie nowsze interpretacje dziedzictwa ktada nacisk na ré6znorodnosé, krytyczna refleksje

i innowacyjno$¢. Lokalne dziedzictwo jest coraz czeséciej uznawane za narzedzie rozwoju spotecznosci,
zaangazowania mtodziezy i dialogu miedzykulturowego. Podczas gdy tradycyjne narracje czesto romantyzujg
wiejska przeszto$é Wegier, wspotczesne praktyki zagtebiajg sie w nieopowiedziane historie, marginalizowane
historie i ewoluujgce tozsamosci. Dziedzictwo staje sie w ten sposéb zywym, dynamicznym zasobem, zdolnym
do wspierania spdjnosci spotecznej i uczenia sie miedzypokoleniowego. Umozliwia spotecznosciom refleksje
nad swoimi historiami, celebrowanie réznorodnosci kulturowej i angazowanie sie w nowe, inkluzywne praktyki
kulturalne. W tym sensie podejscie Wegier do lokalnego dziedzictwa ulega zmianie - taczy tradycje z innowacja
i dostrzega zaréwno pozytywne, jak i negatywne aspekty swojej przesztosci.

[11] Hungarian Heritage House (Hagyomanyok Haza): About us. Retrieved June 30, 2025, from https://www.hagyomanyokhaza.hu/en 1 7
[12] ICOMOS Hungary: About ICOMOS Hungary. Retrieved June 30, 2025, from https://www.icomos.hu/en



KONFRONTACJA ZE SKOMPLIKOWANA PRZESLOSCIA:
“SPADEK"” PO TRIANON

Traktat w Trianon z 1920 roku znaczaco zmienit granice Wegier, pozostawiajac miliony

etnicznych Wegréw poza nowymi granicami kraju. Ta utrata terytorium i jej kulturowe

konsekwencje sa kluczowe dla wegierskiej pamieci narodowe;j i czesto okreslane s3 mianem

“,traumy Trianon”. Chociaz wptyw tego wydarzenia jest nadal odczuwalny, Wegry wypracowaty sposoby
radzenia sobie z jego spuscizna. 4 czerwca obchodzony jest jako Dzien Jednosci Narodowej, ktéry podkresla
wspolng tozsamosé kulturowa spotecznosci wegierskich, niezaleznie od granic panstwowych. Dziatania takie jak
przyznawanie podwaéjnego obywatelstwa etnicznym Wegrom za granica maja na celu wzmocnienie tych wiezi.
Miejsca pamieci i formy wyrazu kulturowego pomagajg zachowaé historie Trianon w $wiadomosci spoteczne;j.
Narodowy Pomnik Jednosci w Budapeszcie upamietnia utracone osady wegierskie, a Székely Himnusz (Hymn
Székely) nadal jest waznym symbolem kulturowym. Dziatania te pomagajg zachowac pamiec o Trianon i
podtrzymywac poczucie zbiorowej tozsamosci wsrod Wegréw, zaréwno w kraju, jak i w spotecznosciach poza

granicami kraju.

WNIOSKI: DZIEDZICTWO I TOZSAMOSC NARODOWA

Ochrona lokalnego dziedzictwa jest niezbedna dla samoswiadomosci narodu wegierskiego. taczy pokolenia

i wzmacnia poczucie wspolnej historii. Festiwale, piesni i tradycje nie tylko oddaja hotd przesztosci, ale takze
ksztattujg zbiorowg tozsamos¢ kraju. Te zywe tradycje sg aktywnie pielegnowane i przekazywane z pokolenia
na pokolenie, dzieki czemu dziedzictwo pozostaje zywa czescig codziennego zycia. Jest ono réwniez
wzmacniane przez silne prawa i instytucje kulturalne, odzwierciedlajgce narodowe zaangazowanie w ochrone
zaréwno materialnych zabytkow, jak i niematerialnych praktyk dla przysztych pokolen. Bogate dziedzictwo
kulturowe Wegier, prezentowane poprzez obiekty swiatowego dziedzictwa UNESCO, takie jak Holl6ké, oraz
celebrowane lokalne tradycje, pomaga wyrdznic kraj na arenie miedzynarodowej. ,Hungaricum”, termin
oznaczajacy unikatowe wegierskie produkty i tradycje, takie jak wino tokajskie i papryka Kalocsa, podkresla
dume, jaka Wegrzy odczuwajg ze swoich skarboéw kulturowych. Wspoélna pamiec¢ kulturowa taczy réwniez
spotecznosci wegierskie ponad granicami, zapewniajac poczucie jednosci w obliczu historycznych wyzwan,
takich jak Trianon. Podsumowujac, ochrona dziedzictwa na Wegrzech to nie tylko szacunek dla przesztosci;
jest zywa, jednoczacy sitg ksztattujacg zbiorowa tozsamos$¢ narodu i kierujaca jego przysztoscia.




3.4. DZIEDZICTWO LOKALNE W SERBI!

PERCEPCJA PUBLICZNA I ZNACZENIE SPOLECZNE

Serbia znana jest ze swojej tradycji, kultury i dziedzictwa kulturowego, ktére czesto rozumiane jest

w kategoriach kultury materialnej (zabytki, architektura tradycyjna, koscioty, rzemiosto) i elementow
niematerialnych (dialekty jezykowe, muzyka, rytuaty, folklor, obrzedy). Instytucje w Serbii posiadaja
formalne mechanizmy ochrony dziedzictwa kulturowego, wiele inicjatyw pochodzi od lokalnych
spotecznosci, organizacji mtodziezowych i obywateli, a pierwszym zetknieciem sie z ochrong dziedzictwa
kulturowego byt ksigze Aleksander Karadziordziewi¢, ktéry na wniosek Jovana Sterii Popovié¢a wydat

22 lutego 1844 r. Rozporzadzenie o ochronie zabytkoéw jest pierwszym ogolnym aktem prawnym
dotyczacym ochrony dziedzictwa kulturowego w Serbii i stanowi jeden z pierwszych wspotczesnych
ogoblnych aktow prawnych dotyczacych zabytkow w XIX-wiecznej Europie.

Dzieki szczegdlnym staraniom pisarza Milorada Panica-Surepa (pozniejszego pierwszego dyrektora
Instytutu), rzad Serbii zatozyt w 1947 roku Instytut Ochrony i Naukowych Badan Zabytkow Kultury
Narodowe]j Republiki Serbii z siedzibg w Belgradzie. W 1960 roku Instytut przemianowano na Republikanski
Instytut Ochrony Zabytkéw Kultury - Belgrad, a w 1971 roku dotaczyt do niego Jugostowianski Instytut
Ochrony Zabytkéw Kultury, a wkrétce potem rozpoczeta sie organizacja sieci instytucji ochrony na
terytorium Serbii.

Serbia stynie z pielegnowania kultury i tradycji, a takze tradycyjnego tanca ludowego. Srpsko kolo to
tradycyjny serbski taniec, wpisany na Liste Swiatowego Dziedzictwa UNESCO. Kolo jest zwierciadtem narodu
serbskiego, tanczonym podczas wszystkich wydarzen w zyciu Serbéw15. Zwyczaje r6znig sie w zaleznosci
od regionu, a kazdy region ma bardzo ztozong strukture, podczas gdy wydarzenia organizowane

w przesztosci sg nadal obecne w niektérych miejscach.

Odbywaijg sie tu liczne festiwale i wydarzenia kulturalne, podczas ktérych zespoty folklorystyczne promuja
serbska choreografie, $piew i gre na instrumentach. ,Sabor trubaca u Guci” jest jednym z najchetniej
odwiedzanych festiwali muzycznych z silnym akcentem folklorystycznym, a ,Vukov sabor u Trsi¢u”

to najstarsza manifestacja kulturalna w Serbii.

Lokalne dziedzictwo jest istotne dla spoteczenstwa, zwtaszcza na obszarach wiejskich, gdzie tradycje

i zwyczaje sg kultywowane w dawnym stylu. W ostatnich latach wzrosta swiadomo$é potrzeby zachowania
lokalnych zwyczajow, dialektéw, a takze ludowego $piewu, taica i gry na instrumentach. Ostatnio w Serbii
wdrozono wiele projektow digitalizacji dobr kultury.




RAMY PRAWNE I INSTYTUCJONALNE

Na poczatku 2021 roku Ministerstwo Kultury i Informacji okreslito Strategiczne Priorytety
Rozwoju Kultury w Republice Serbii na lata 2021-2025, zatwierdzone przez Rzad Republiki

Serbii. Dokument ten okresla 20 kluczowych kierunkéw polityki kulturalnej, ktérych celem

jest poprawa sektora kultury, wzmocnienie swiadomosci tozsamosci kulturowej, wprowadzenie nowoczesnych
i innowacyjnych podejs¢ do przekazywania wartosci kulturowych, a takze wspieranie wspétpracy z sektorem
edukacji, nauki i turystyki.

Wsréd strategicznych celow serbskiej polityki kulturalnej wyrézniaja sie: zwiekszenie srodkéw budzetowych na
kulture, ochrona dziedzictwa kulturowego i historycznego, intensywna wspoétpraca z UNESCO, rozwaj
nowoczesnych muzedw i galerii, wspieranie sztuki i przemystu filmowego, konkurencyjnos¢ w przestrzeni
medialnej, a takze decentralizacja produkcji kulturalnej. Do waznych priorytetéw naleza réwniez rozwéj
dyplomacji kulturalnej, wdrazanie i kontynuacja waznych projektéw infrastrukturalnych, wspétpraca z
sektorem prywatnym poprzez partnerstwa publiczno-prywatne, a takze zaangazowanie innych istotnych
podmiotéw. Planowane jest réwniez wprowadzenie ulg podatkowych dla inwestycji w kulture, uznanie
ekonomicznego wymiaru kultury, wzmocnienie kultury popularnej, digitalizacja tresci kulturalnych oraz rozwéj
turystyki kulturalnej. Szczegoélny nacisk potozono na poprawe statusu niezaleznych artystéow, pracownikow
kultury i stowarzyszen zawodowych artystow.

Serbia moze pochwali¢ sie piecioma obiektami wpisanymi na Liste Swiatowego Dziedzictwa Kulturowego
UNESCO, ktoére $wiadcza o bogatej historii, duchowosci i rozwoju kulturalnym Batkanow:

« Stari Ras i Sopocani (1979) - obejmuje znaczace zabytki sredniowieczne: klasztor Sopocani, klasztor
Kolumn $w. Jerzego, kosciét sw. Piotra i Pawta, a takze pozostatosci twierdzy Ras w Gradinie. 6

« Klasztor Studenica (1986) - jeden z najwazniejszych osrodkéw duchowych i artystycznych z czaséw dynastii
Nemanjic.

« Gamzigrad - Romuliana, patac cesarza Galeriji (2007) - wyjatkowe stanowisko archeologiczne z pdéZnego
okresu rzymskiego.

« Sredniowieczne zabytki Kosowa* (2004) - wpis zbiorowy obejmujacy klasztory De¢ani, Gra¢anica,
Patriarchat Pe¢ oraz kosciét Matki Boskiej Ljeviskiej w Prizren. Obiekt ten znajduje sie obecnie na Liscie
Swiatowego Dziedzictwa w Zagrozeniu.

« Stedci - Sredniowieczne nagrobki (2016) - obszar transgraniczny, ktory Serbia dzieli z Bo$nig i Hercegowing,
Chorwacja i Czarnogéra.

._1 W& ":

i




Serbia wpisata dotychczas na Liste reprezentatywng niematerialnego dziedzictwa kulturowego
ludzkosci pie¢ elementéw, ktore przedstawiajg zywe tradycje i zwyczaje o gtebokim znaczeniu
dla tozsamosci narodowej22:

« Slava - rodzinne $wieto patrona (2014)

» Kolo - tradycyjna gra ludowa w kregu, symbol jednosci i ducha wspélnoty (2017)

« Spiew do Gesli - Epickie dziedzictwo ustne przekazywane z pokolenia na pokolenie (2018)
o Wyrob ceramiki w Zlakusie - technika wyrobu naczyn na kole recznym, kultywowana we wsi Zlakusa

(2020)
« Przygotowanie i stosowanie $liwowicy - praktyki spoteczne i wiedza zwigzana z tradycyjna produkcja
Sliwowicy (2022)
« Praktyki malarskie Kovacicy (2024)
Ministerstwo Kultury Republiki Serbii sprawuje piecze nad 28 narodowymi instytucjami kultury, ktére sg
kluczowymi podmiotami w ochronie i rozwoju dziedzictwa kulturowego oraz wspotczesnej tworczosci. Wéréd
nich znajduja sie:
« Republikanski Instytut Ochrony Zabytkéw Kultury, jako centralna instytucja zajmujaca sie profesjonalng
ochrong nieruchomych débr kultury23
« Muzeum Narodowe Serbii, najwazniejsza instytucja muzealna w kraju
« Archiwa Panstwowe Serbii, obejmujace sie¢ 36 archiwdw publicznych w catym kraju
« Archiwum Jugostawii, bedace kustoszem archiwoéw bytego wspélnego panstwa
» Biblioteka Narodowa Serbii, koordynujaca prace sieci 164 bibliotek publicznych
« Jugostowianska Kinematografia, instytucja o szczeg6élnym znaczeniu dla ochrony dziedzictwa filmowego
« Centrum Filmowe Serbii, odpowiedzialne za rozwéj i promocje krajowej kinematografii

Serbskie dziedzictwo kulturowe stanowi unikalng mieszanke wielu tradycji i narracji: stowianskiej (przeplatanie
sie kultur potudniowostowianskich), bizantyjskiej (prawostawie, Sredniowieczne koscioty i klasztory, kult
Swietego Sawy, cyrylica), starozytnej batkanskiej (style architektoniczne, dziedzictwo muzyczne, jezykowe i
kulinarne pod wptywem orientalno-islamskim). heroicznej (kultura chtopéw-wojownikéw i bohateréw licznych
powstan i walk zbrojnych, zaréwno rzeczywiste, jak i mityczne przedstawienia historii narodowej i
panstwowej), narodowo-romantycznej (folklor, tradycje ustne, piesni, opowiesci, legendy, produktywne i
rodzinne tradycje wiejskie) oraz oswieconej-europejskiej (ideaty racjonalnosci, nowoczesnosci i oSwiecenia,
reprezentowane przez mieszczanska inteligencje, artystow i naukowcow).

Dziedzictwo kulturowe Serbii obejmuje zatem zaréwno dobra materialne, jak i niematerialne z réznych
okreséw historycznych, w tym elementy kultury elitarnej i ludowej, z wyrazng $wiadomoscia zwigzku z
osiggnieciami innych narodéw, z ktérymi Serbowie zetkneli sie na przestrzeni dziejow, a takze z dziedzictwem
kulturowym mniejszos$ci narodowych zyjgcych obecnie w Serbii.

Poniewaz dziedzictwo materialne i niematerialne sg ze sobg splecione, przenikajg one catg tkanke spoteczng
danego narodu. Dlatego tradycje architektoniczng w Serbii mozna rozumie¢ jako odzwierciedlenie bardzo
specyficznych wartosci, symboli i znaczen spotecznych (ekonomicznych, kulturowych, politycznych). Liczne
obiekty i przestrzenie kulturowe nie tylko odzwierciedlajg architektoniczne cechy danego okresu
historycznego, ale takze fundamentalne zasady rzadzace zyciem publicznym w tamtym czasie - a mianowicie

wartosci, ktorymi kierowaty sie jednostki i cate spotecznosci. Jest to widoczne zarowno w sredniowiecznych

21



serbskich kosciotach i klasztorach, jak i w architekturze upamietniajacej oraz licznych
monumentach zwigzanych z dziedzictwem walk narodowowyzwolenhczych i powojenne;j
odbudowy kraju w epoce jugostowianskiego socjalizmu.

Ochrona dziedzictwa kulturowego w Serbii jest bardzo powszechna we wszystkich

spotecznosciach lokalnych, jednak rézni sie w zaleznosci od potozenia geograficznego

oraz zwyczajéw i tradycji.

Ministerstwa, instytuty, muzea i archiwa prowadza eksperckie prace badawcze, konserwatorskie i edukacyjne,
kierujac sie przepisami prawa i konwencjami miedzynarodowymi, w tym Konwencjg FARO i standardami
UNESCO. Instytucje te klasyfikujg dziedzictwo (np. jako zabytki o wyjatkowym znaczeniu), proponujg Srodki
ochronne i czesto pracujg nad restauracjg obiektéw we wspotpracy z architektami, historykami i archeologami.

Kluczowe instytucje narodowe:

1. Ministerstwo Kultury Republiki Serbii

2. Instytut Ochrony Zabytkow Kultury Serbii (Zavod za zastitu spomenika kulture Srbije)

3. Republikaniski Instytut Ochrony Zabytkéw Kultury

4. Sekretariat Wojewodzki ds. Kultury, Informacji Publicznej i Relacji ze Wspolnotami Religijnymi (Wojwodina)
5. Regionalne Instytuty Ochrony Zabytkéw Kultury - zlokalizowane w takich miastach jak Belgrad, Nowy Sad,
Nisz, Kraljevo, Zajecar, Subotica, Kragujevac i innych.

6. Muzeum Narodowe w Belgradzie

7. Muzeum Etnograficzne w Belgradzie

8. Muzeum Wojwodiny

9. Macierz Serbska - Jedna z najstarszych instytucji kulturalnych i naukowych w Serbii, odgrywajaca znaczaca
role w archiwizacji, publikacji i edukacji kulturalnej zwigzanej z dziedzictwem serbskim.

10. Archiwa Serbii i archiwa regionalne

11. Komisja UNESCO (Serbska Narodowa Komisja UNESCO)

Serbia zobowigzata sie do podejscia do dziedzictwa opartego na wartosciach, podpisujac Konwencje FARO,
ktora podkresla, ze dziedzictwo kulturowe nalezy do wszystkich i powinno by¢ wykorzystywane do
promowania demokracji, partycypacji i dobrobytu spotecznosci. Pomogto to uksztattowac sposéb, w jaki
instytucje publiczne, organizacje prywatne i spotecznosci w Serbii rozumieja i zarzadzajg swoim dziedzictwem
kulturowym.

Dziedzictwo kulturowe w Serbii jest $ciSle powigzane z szerokim wachlarzem wartosci historycznych,
kulturowych, duchowych i spotecznych. Odzwierciedla ztozong przesztosc kraju i jego wysitki na rzecz
budowania inkluzywnej i kreatywnej przysztosci. Dziedzictwo to nie tylko zachowanie starych budynkoéw i

zwyczajow, ale takze tozsamo$¢, dialog, edukacja i rozwo;j.

Do najwazniejszych wartosci dziedzictwa kulturowego Serbii zalicza sie:

22



'@

Tozsamosé
narodowa i ciggtosé

Znaczenie religijne
i duchowe

Tozsamoséé
lokalna

Edukacja i

zaangazowanie
obywatelskie

000000000
000000000
000000 OOGOS

LN ]
LN )
LN )
LN )
LN )
LN )
LN )
LN )
LN )
LN )

000000000
0000000000
00000 OGOOS

Sredniowieczne klasztory, takie jak Studenica i Sopocani, bitwa pod Kosowem
(1389) oraz dziedzictwo dynastii Nemaniji¢ sg postrzegane jako symbole dumy
narodowej i historycznych korzeni26. Sredniowiecze jest cisle zwiazane z
tozsamoscia narodowa Serbii, poniewaz jest to okres o specyficznym
kontekscie duchowo-historycznym, ktéry odegrat wazna role w ksztattowaniu
$Swiadomosci znaczenia przesztosci, a tym samym dziedzictwa narodowego.

Praktyki takie jak Slava (niematerialne dziedzictwo UNESCO), tradycyjna
muzyka ludowa, taniec (np. kolo) oraz rekodzieto, takie jak dywany Pirot,
sg celebrowane ze wzgledu na swojg autentycznos$é i zwigzek z zyciem
codziennym.

Obiekty dziedzictwa kulturowego z czaséw Il wojny Swiatowej i okresu
jugostowianskiego, takie jak Kadinjaca, przypominajg o wspélnych zmaganiach,
oporze i odpornosci.

Klasztory takie jak Zi¢a, Ostrog i Gracanica odgrywaja kluczowa role w serbskiej
tradycji prawostawnej i zyciu duchowym.

Dziedzictwo pomaga ludziom czu¢ sie zwigzanymi z regionem poprzez lokalne
festiwale, dialekty i tradycje kulinarne, takie jak grill z Leskovaca czy dania
z papryki z Wojwodiny.

Szczegblnie w miejscach takich jak Wojwodina dziedzictwo odzwierciedla
bogatg mieszanke grup etnicznych - Wegréw, Romoéw, Stowakow, Bosniakow
i Albanczykéw - poprzez wielojezyczne oznakowanie, réznorodnos¢ religijng

i festiwale mniejszosci.

Dziedzictwo wspiera rozwoj lokalny poprzez wioski etniczne (takie jak
Drvengrad), szlaki winiarskie i turystyke kulturalna, czesto wspierang przez
programy UE i UNESCO.

Szkoty, muzea i programy dla mtodziezy wykorzystuja dziedzictwo, aby uczyé
tolerancji, historii i Swiadomosci kulturowej, zachecajgc mtodych ludzi
do odkrywania i ochrony wtasnego dziedzictwa.

23



WNIOSKI: DZIEDZICTWO I TOZSAMOSC NARODOWA

Lokalne dziedzictwo odgrywa kluczowa role w ksztattowaniu i wyrazaniu tozsamosci
Serbéw. Reprezentuje bogatg historie, zwyczaje i wartosci przekazywane z pokolenia

na pokolenie, taczac ludzi z ich korzeniami i spotecznoscia. Od starozytnych klasztorow
i tradycyjnej muzyki, po tance ludowe i zwyczajowe uroczystosci, lokalne dziedzictwo zachowuje unikalng
ztozonos¢ kulturowa Serbii. W wielu serbskich miastach i wsiach lokalne dziedzictwo jest Zrédtem dumy

i poczucia przynaleznosci, wzmacniajac poczucie wspélnoty i ciggtosci. Konsoliduje pamiec zbiorowa

i pomaga jednostkom zrozumiec ich miejsce w szerszym kontekscie historycznym i kulturowym.

Lokalne dziedzictwo przyczynia sie do r6znorodnosci kulturowej Serbii, podkreslajac specyfike regionalna,
a jednoczesnie pielegnujac wspdlne wartosci narodowe. Stanowi fundament edukacji kulturalnej i rozwoju
turystyki, wzmacniajac w ten sposéb lokalne gospodarki i przyczyniajac sie do dyplomacji kulturalnej.
Ostatecznie, ochrona lokalnego dziedzictwa jest niezbedna dla zachowania serbskiej tozsamosci, poniewaz
pozwala przesztosci pozostac zywa czescia terazniejszosci i przysztosci.

Niedawnym przyktadem kreatywnego podejscia Serbii do dziedzictwa jest przyjecie Nowego Sadu do Sieci
Miast Kreatywnych UNESCO (UCCN) w 2023 roku w dziedzinie sztuk medialnych - jako pierwszego miasta
w Europie Potudniowo-Wschodniej, ktére otrzymato to wyrdznienie. Podkresla to zaangazowanie Serbii

w wykorzystywanie kultury i innowacji jako narzedzi zréwnowazonego rozwoju miast.

Zrodta:
« Historia ochrony dziedzictwa kulturowego Serbii https://heritage.gov.rs/latinica/istorija_zastite u srbiji.php
o POLITYKA DZIEDZICTWA KULTUROWEGO (szczegdtowy raport na temat polityki krajowej autorstwa Miroslavy
Turkovié) https://www.coe.int/en/web/herein-system/serbia
« Kolo, tradycyjny taniec ludowy (UNESCO) https://ich.unesco.org/en/RL/kolo-traditional-folk-dance-01270
« Europejskie Centrum Dziedzictwa, https://www.europeanheritagehub.eu/policy-monitor/policy-profile-

serbia/
o https://www.novisadmediaarts.rs/en

o https://europa.rs/kulturno-nasledje-putovanje-kroz-vreme-i-prostor/

o https://www.politika.rs/sr/clanak/480223/podici-svest-o-kulturnom-nasledu-kao-identitetskom-nasledu



https://heritage.gov.rs/latinica/istorija_zastite_u_srbiji.php
https://www.coe.int/en/web/herein-system/serbia
https://ich.unesco.org/en/RL/kolo-traditional-folk-dance-01270
https://www.europeanheritagehub.eu/policy-monitor/policy-profile-serbia/
https://www.europeanheritagehub.eu/policy-monitor/policy-profile-serbia/
https://www.novisadmediaarts.rs/en
https://europa.rs/kulturno-nasledje-putovanje-kroz-vreme-i-prostor/
https://www.politika.rs/sr/clanak/480223/podici-svest-o-kulturnom-nasledu-kao-identitetskom-nasledu

3.5. DZIEDZICTWO LOKALNE W NIEMCZECH

PERCEPCJA PUBLICZNA I ZNACZENIE SPOLECZNE

Dziedzictwo kulturowe i tradycja odgrywajg znaczaca role w ksztattowaniu tozsamosci i polityki kulturalne;j.
Dziedzictwo - wyrazane terminem ,Heimat” - zapewnia poczucie przynaleznosci i wspélng historie miedzy
jednostkami i spotecznos$ciami. Ksztattuje ich rozumienie siebie i swojego miejsca w $wiecie. Zapewnienie
namacalnego zwigzku z przesztoscia i pielegnowanie poczucia przynaleznosci do miejsca moze sprzyjaé
akceptacji zrdwnowazonych praktyk. Co wazne, lokalne dziedzictwo jest postrzegane nie jako statyczny relikt
przesztosci, lecz jako dynamiczny, zywy zasob, ktory taczy ludzi z ich otoczeniem i historig. Wiaczenie
lokalnego dziedzictwa do programéw edukacyjnych, a takze zrownowazonego rozwoju, moze wzmocnié
zrozumienie kulturowe, a tym samym prowadzi¢ do bardziej odpornej przysztosci.

Koncepcje Heimatu i tradycji byty czesto zawtaszczane przez prawicowe grupy i partie nacjonalistyczne,

w szczegolnosci przez Alternatywe dla Niemiec (AfD), w celu promowania narracji wykluczajacych i
statycznego, nacechowanego rasowo pojmowania tozsamosci kulturowej. Takie strategie ,wyobcowania”
opieraja sie na nostalgicznych i etnicznie jednorodnych wizjach przynaleznosci narodowej i staty sie bardziej
powszechne w ostatnich latach wraz z szerszym wzrostem skrajnie prawicowych ruchéw populistycznych

w catej Europie.

W Niemczech po 1945 roku termin ,Heimat” byt dtugo unikany ze wzgledu na jego instrumentalizacje

w okresie nazistowskim, podobnie jak uzywanie flagi narodowej. Dopiero w 2006 roku, wraz z
Mistrzostwami Swiata FIFA w pitce noznej w Niemczech, uzywanie flagi, a takze poczucie dumy z wtasnego
kraju, stopniowo staty sie bardziej akceptowalne wéréd szerszej publicznosci. Zaréwno podmioty polityczne,
jak i spoteczne dazyly do uksztattowania bardziej inkluzywnej i jednoczacej wizji dziedzictwa kulturowego,

a co najwazniejsze, do redefinicji Heimatu w demokratycznych, pluralistycznych kategoriach. Obejmuje to
uznanie jego wymiaru emocjonalnego i kulturowego, jednoczesnie oddzielajac go od ideologii
nacjonalistycznej. W zwigzku z tym Federalne Ministerstwo Spraw Wewnetrznych w poprzednim rzadzie

-

o T P
o dy




Niemiec w latach 2021-2024 umiescito stowo ,,Heimat” w swojej oficjalnej nazwie
(Bundesministerium des Innern und fur Heimat). Ministerstwo stwierdzito: ,,Heimat to
miejsce, gdzie ludzie czujg sie komfortowo, akceptowani i bezpieczni. Heimat nie jest
kwestig ciasnoty, lecz nadaje orientacje”. Ten symboliczny i strategiczny krok ma na celu
odzyskanie Heimatu spod jarzma skrajnej prawicy i kultywowanie go jako przestrzeni
réznorodnosci, solidarnosci obywatelskiej i wymiany demokratycznej - wzmacnianej

przez instytucje publiczne i poprzez promocje niematerialnego dziedzictwa kulturowego przez UNESCO jako
narzedzia spéjnosci spotecznej i dialogu miedzykulturowego. W zwigzku z tym, centralnym aspektem
»,Heimatu” i dziedzictwa w Niemczech jest kultura upamietnienia, ktéra jest réwniez kluczowa dla
demokratycznego samopoznania kraju. Zakorzeniona w narodowym wysitku na rzecz konfrontacji

z dziedzictwem narodowego socjalizmu, wzmacnia ona zaangazowanie na rzecz wolnego i demokratycznego
porzadku konstytucyjnego. Z ponad 300 miejscami pamieci w catym kraju, pamiec jest w duzej mierze
realizowana na poziomie regionalnym, czynigc odpowiedzialno$¢ historyczng czescig codziennego zycia.
Lokalne kultury pamieci ewoluowaty réwniez wokét podziatu Niemiec i przesztosci NRD, zwtaszcza we
wschodnich krajach zwigzkowych. W ostatnich latach coraz wiekszg uwage zwraca sie na zaniedbane aspekty
historii Niemiec, takie jak historia kolonialna i spoteczefistwo migracyjne. Ten zmieniajacy sie krajobraz
podkreéla idee, ze sprawnie dziatajgca demokracja wymaga swiadomosci historycznej i inkluzywnosci.

Struktura federalna Niemiec skutkuje wielopoziomowym systemem prawnym ochrony dziedzictwa,

z regulacjami na szczeblu krajowym, krajowym, europejskim i miedzynarodowym. Dziedzictwo lokalne podlega
przede wszystkim przepisom krajowym, ale sg one ksztattowane przez szersze ramy krajowe i ponadnarodowe.
Na szczeblu federalnym najwazniejszym aktem prawnym jest ustawa o ochronie débr kultury
(Kulturgutschutzgesetz, KGSG), uchwalona w 2016 roku i stanowigca nadrzedne ramy prawne. Dostosowuje
ona prawo niemieckie do porozumien miedzynarodowych, zwtaszcza do Konwencji UNESCO z 1970 roku,

i reguluje import, eksport i ochrone débr kultury. Koncentrujac sie na dziedzictwie ruchomym, KGSG wptywa
na ustawodawstwo krajowe w zakresie ochrony zabytkéw. Ustawa ta nie tylko ogranicza administracyjne
zarzadzanie dobrami kultury, ale takze potwierdza ich warto$¢ jako uciele$nienia pamieci historycznej

i tozsamosci. Naktadajac surowe warunki na przemieszczanie débr kultury i wprowadzajac krajowe listy
dziedzictwa, KGSG dazy do zapobiegania utracie obiektéw o znaczeniu kulturowym, zwalczania nielegalnego
handlu oraz zapewnienia dostepnosci i ochrony débr dziedzictwa kulturowego dla przysztych pokolen. Ustawa
odzwierciedla zasade, ze dziedzictwo kulturowe wymaga szczegolnej i proaktywnej formy ochrony, opartej

na etycznej odpowiedzialnosci.

Najwazniejszym aktem prawnym na szczeblu krajowym jest ,Denkmalschutzgesetz” (Ustawa o Ochronie
Zabytkow), regulujgca kwestie nieruchomego dziedzictwa kulturowego, takiego jak budynki historyczne,
stanowiska archeologiczne i krajobrazy kulturowe. Ustawy te okreslajg kryteria wpisu na liste zabytkéw oraz
regulujg kwestie renowacji i rozbiérki. Dajg one wtadzom stanowym znaczna wtadze decyzyjng, argumentujac,
ze zabytki s3 waznym wyrazem tozsamosci regionalnej, sprzyjajg zaangazowaniu spotecznemu oraz promuja
edukacje i ciggtos¢. W zwigzku z tym powigzane przepisy i regulacje majg bezposredni wptyw na rozwéj miast
i planowanie przestrzenne, ograniczajac nowg zabudowe w dzielnicach historycznych, wptywajac na projekty
budowlane w celu zapewnienia zgodnosci architektonicznej oraz wymagajac przeprowadzania ocen

oddziatywania na dziedzictwo w procedurach planistycznych. Dzieki tym uprawnieniom ochrona zabytkéw

26

ksztattuje charakter miast i miasteczek, rownowazac wspoétczesne potrzeby z historyczng ciggtoscia.



Celem jest zachowanie tozsamo$ci regionalnej przy jednoczesnym zintegrowaniu

dziedzictwa kulturowego ze wspoétczesnym zyciem i wspieraniu zaangazowania

spotecznego w historie. Dzieki strukturze federalnej poszczegoélne kraje zwigzkowe moga
dostosowywaé swoje przepisy do swojej unikalnej sytuacji - zapewniajac zréznicowane

i lokalne podejscie do zarzadzania dziedzictwem.

Od momentu przystapienia do Konwencji UNESCO w sprawie ochrony niematerialnego dziedzictwa

kulturowego w 2013 roku, niemieckie wtadze aktywnie angazuja sie w tworzenie krajowego inwentarza
niematerialnego dziedzictwa kulturowego (,,Bundesweites Verzeichnis Immatrielles Kulturerbe”), ktéry uznaje
kreatywne, inkluzywne i innowacyjne formy kultury. Przedstawia on przyktady zywych tradycji kulturowych

i form ekspres;ji, ktére sg praktykowane i przekazywane w Niemczech. Zgodnie z hastem ,Wissen. Kénnen.
Weitergeben.” (,Wiedza. Zdolnosc¢. Przekazywanie”), inwentarz ma wzmacnia¢ uznanie i uznanie dla tradycyjne;j
wiedzy i umiejetnosci. Wyréznia on sze$¢ kategorii:

(1) zwyczaje i Swieta w ciggu roku,

(2) tradycyjne techniki rzemiesinicze,

(3) tradycje i zycie w spotecznosci,

(4) ludzie i przyroda,

(5) muzyka i sztuki widowiskowe oraz

(6) wzorcowe programy ochrony Srodowiska.

Decyzje o wpisach na nowe listy podejmowane s3 regularnie w wieloetapowym procesie. Stata Konferencja
Ministrow Kultury krajéw zwigzkowych sporzadza liste propozycji. Propozycje te sg analizowane, oceniane

i reckomendowane przez niezalezny Komitet Ekspertéw ds. Niematerialnego Dziedzictwa Kulturowego,
dziatajacy przy Niemieckiej Komisji UNESCO. Oprocz krajowego spisu, niektére kraje zwigzkowe prowadza
wiasne rejestry (por. Niemiecka Komisja UNESCO)*

Niemcy posiadajg dobrze rozwinieta sie¢ publicznych i prywatnych instytucji zajmujacych sie ochrona

i konserwacja lokalnego dziedzictwa. Instytucje te dziatajg na szczeblu federalnym, krajowym lub gminnym

i odzwierciedlajg dtugoletnie zaangazowanie w ochrone dziedzictwa kulturowego jako dobra publicznego.
Na szczeblu krajowym Niemiecki Narodowy Komitet Ochrony Zabytkéw (DNK) promuje $wiadomosé

i koordynacje polityki w zakresie dziedzictwa. Kazdy kraj zwigzkowy posiada wtasny Krajowy Urzad Ochrony
Zabytkéw (Landesamt fir Denkmalpflege), odpowiedzialny za identyfikacje, dokumentowanie i ochrone
dziedzictwa zgodnie z prawem krajowym.

[13] https://www.unesco.de/ 2 7



W sektorze prywatnym Niemiecka Fundacja Ochrony Zabytkow (DSD) odgrywa wazng role,
zwtaszcza we wspieraniu mniejszych projektéw spotecznych. Instytucje te wspétpracuja

z wtadzami lokalnymi, kosciotami i obywatelami w celu ochrony zaréwno dziedzictwa
materialnego, jak i niematerialnego. W kazdym kraju zwigzkowym istnieje wiele mniejszych
prywatnych instytucji zajmujacych sie dziedzictwem kulturowym i ochrong zabytkow.
Muzea, np. tzw. Landesmuseen (muzea krajowe) i instytucje sztuki, rowniez odgrywaja

istotna role w ochronie dziedzictwa kulturowego w Niemczech.

Chociaz dziedzictwo kulturowe jest postrzegane jako istotny element tozsamosci i spéjnosci spotecznej w
Niemczech, niemieckie instytucje i spoteczenstwo sg bardzo ostrozne w publicznym eksponowaniu lub
tematyzacji swojego dziedzictwa kulturowego. Wynika to z doswiadczen , Trzeciej Rzeszy”, Holokaustu

i I wojny Swiatowej. Dlatego wszystkie instytucje publiczne i wszystkie projekty dotyczace dziedzictwa
kulturowego, ktére zostaty zbadane w ramach niniejszego dochodzenia, stanowczo podkresélity, ze dyskusje i
projekty dotyczace niemieckiego dziedzictwa kulturowego zawsze opieraja sie na ,wolnym i demokratycznym
porzadku podstawowym” niemieckiej Ustawy Zasadniczej (Grundgesetz). Znajduje to swoéj fundamentalny
wyraz w art. 1 niemieckiej Ustawy Zasadniczej (Godnos$¢ cztowieka jest niepodwazalna) i jej ,,zasadzie
demokracji”, obejmujacej rowny udziat wszystkich obywateli w procesie demokratycznym (partycypacja),
suwerennos¢ narodu i ,,rzady prawa”.

To fundamentalne podejscie do wtasnego dziedzictwa kulturowego znajduje odzwierciedlenie w misji
Fundacji Kultury Niemieckich Krajéw Zwigzkowych (Kulturstiftung der Lander): ,Fundacja Kultury Niemieckich
Krajéw Zwigzkowych broni ré6znorodnosci kulturowej jako cechy charakterystycznej ludzkosci i naszego
wspdblnego dziedzictwa. Gteboko wierzac, ze réznorodnosé kulturowa moze rozkwitaé jedynie w kontekscie
demokracji, tolerancji, sprawiedliwosci spotecznej i wzajemnego szacunku miedzy spoteczenAstwami

i kulturami, Fundacja Kultury uznaje réwng wartos$¢ wszystkich kultur i ich form wyrazu kulturowego, w tym
kultur oséb nalezacych do mniejszosci. Zgodnie z Ustawga Zasadniczg Republiki Federalnej Niemiec, Fundacja
Kultury Niemieckich Krajow Zwigzkowych bezwarunkowo potwierdza wolnos¢ sztuki i nauki, badan

i nauczania, a takze wtadze krajéw zwiazkowych nad kultura”."

Ochrona lokalnego dziedzictwa odgrywa kluczowa role w ksztattowaniu samos$wiadomosci i tozsamosci
narodu niemieckiego. Chociaz termin ,dziedzictwo lokalne” nie jest powszechnie uzywany, zachowanie
zaréwno materialnego, jak i niematerialnego dziedzictwa kulturowego - takiego jak miejsca historyczne,
tradycje regionalne i praktyki upamietniajace - stato sie centralnym elementem demokratycznego

i kulturowego rozumienia Niemiec.

Biorac pod uwage ztozong historie Niemiec, a zwtaszcza spuscizne narodowego socjalizmu i NRD, dziedzictwo
w tym kraju jest Scisle zwigzane z pamiecia, inkluzjg i odpowiedzialnoscig obywatelska. Dziatania na rzecz
redefinicji obcigzonych historycznie terminéw, takich jak Heimat, odzwierciedlajg szersze przejscie w kierunku
bardziej narodowo-centrycznej, a jednocze$nie demokratycznej i zréznicowanej definicji tego terminu.
Instytucje na wszystkich szczeblach promuja dziedzictwo jako zywy zasob, ktéry sprzyja przynaleznosci,
wspiera edukacje i zrbwnowazony rozwoj oraz wzmachia tozsamos$¢ spoteczng. W ten sposéb lokalne

dziedzictwo nie polega tylko na zachowaniu przesztosci, ale na ksztattowaniu wspélnej, trwatej przysztosci.

[14] https://www.kulturstiftung.de/cultural-foundation-of-the-german-federal-states/ viewd on July 15th, 2025 2



I—ET¢

4. WNIOSKI

O czym zatem powinnismy pamietaé, bedac nowicjuszami w $wiecie dziedzictwa
kulturowego, gdy zamierzamy rozpocza¢ wtasny projekt zwigzany z lokalnym

dziedzictwem, jakim jest zorganizowanie wycieczki po lokalnym dziedzictwie?

CZYM JEST LOKALNE (KULTURALNE) DZIEDZICTWO?

Przede wszystkim, mozna $miato zastosowac szerokie rozumienie lokalnego dziedzictwa kulturowego.
Termin ten nie ogranicza sie ani do dziedzictwa materialnego (budynkéw, pomnikéw, dziet sztuki itp.),
ani do niematerialnego (praktyk kulturowych, tradycji, muzyki itp.). Projekt EYES stosuje nastepujaca
definicje, ktéra odpowiada definicji ze ,Stownika Cambridge”:

Definicja dziedzictwa kulturowego:
Elementy dziedzictwa kulturowego danego spoteczenstwa, takie jak tradycje, jezyki czy budynki,
ktore powstaty w przesztosci i nadal majg znaczenie.

Mozliwy temat badan w zakresie dziedzictwa kulturowego™:

e Dziedzictwo materialne - na przyktad budynki, zabytki, artefakty, odziez, dzieta sztuki, ksigzki,
maszyny, zabytkowe miasta, stanowiska archeologiczne;

e Dziedzictwo niematerialne - na przyktad jezyk i tradycje ustne, sporty i gry, sztuki widowiskowe,
praktyki spoteczne i tradycyjne rzemiosto;

e Dziedzictwo naturalne - na przyktad krajobrazy, flora i fauna;

¢ Dziedzictwo cyfrowe - na przyktad zasoby stworzone w formie cyfrowej (takie jak sztuka cyfrowa
lub animacja) lub zdigitalizowane w celu zachowania.

[15] European School Education Platform: https://school-education.ec.europa.eu/en/discover/tutorials/learn-connect-and-reflect-cultural-
heritage viewed on July 15th, 2025 a




= g =)

Definicja ta ma zastosowanie, jesli zamierzasz zaangazowac sie w projekt dotyczacy lokalnego dziedzictwa,

ale nie wiesz, jaki temat wybraé, pierwszym krokiem moze by¢ rozejrzenie sie po wtasnej spotecznosci

i zidentyfikowanie rzeczy lub probleméw, ktére s3 wazne dla ludzi i majg swoje korzenie gdzie$ w przesztosci.
W kazdym przypadku twércy projektéw dotyczacych lokalnego dziedzictwa powinni by¢ $wiadomi
potencjalnych pozytywnych skutkéw i zwréci¢ uwage na warunki ramowe, ktére musza zostac spetnione,
aby te pozytywne skutki sie zmaterializowaty.

"2 WHAT IS THE BENEFIT OF A LOCAL HERITAGE PROJECT?

Zajmowanie sie lokalnym dziedzictwem kulturowym to kwestia globalna, uznawana za majaca potencjat
ksztattowania tozsamosci. Dzieki zajmowaniu sie dziedzictwem kulturowym jednostki stajg sie Swiadome
swoich korzeni i zdajg sobie sprawe, ze sg czescig spotecznosci. Dzieki temu ludzie zyskujg wiekszg
samos$wiadomos¢, co daje im pewng orientacje i stabilnos¢.

Uswiadomienie sobie wtasnego lokalnego dziedzictwa moze miec rowniez pozytywny wptyw na catg
spotecznos$é. Ujawnienie wspolnego dziedzictwa kulturowego spotecznosci i odkrycie wspolnych cech
poszczegblnych oséb najprawdopodobniej prowadzi do zacie$nienia wiezi miedzy cztonkami spotecznosci,
€O sprzyja poczuciu przynaleznosci i wzajemnej sympatii. Ostatecznie poprawia to ich samopoczucie i
satysfakcje z codziennego zycia.

W kazdym razie, rozpoznanie wzorcow zachowan z wiasnej przesztosci, jak rowniez z przesztosci wtasnej
spotecznosci, moze stanowic silne Zrédto orientacji na przysztos¢. Wiedza o tym, co byto pozytywne,

a co negatywne w przesztosci, moze prowadzi¢ do lepszych decyzji w przysztosci. Dlatego dobra znajomos¢
lokalnego dziedzictwa kulturowego moze by¢ Zrédtem zréwnowazonego rozwoju w przysztosci.

Badania dziedzictwa kulturowego to wielowymiarowe zadanie, wymagajace nabycia r6znorodnych
umiejetnosci w toku procesu badawczego. Obejmuje ono techniki wyszukiwania literatury, techniki badan
archiwalnych, techniki przeprowadzania wywiadéw, techniki prezentacji, w tym postugiwania sie
multimedialnymi formami wyrazu, a takze podstawowa wiedze i/lub umiejetnosci w badanym kontekscie
merytorycznym, by wymieni¢ tylko kilka. W zwiazku z tym ,Swiadomoé¢ i ekspresja kulturowa” jest jedna
z oémiu kluczowych kompetenciji w procesie uczenia sie przez cate zycie."

=

s/learn-connect-and-reflect-cultural-

[16] European School Education Platform: https://school-education.ec.europa.eu/en/discover/tutorial

heritage viewed on July 15th, 2025



=y

SYSTEM WARTOSCI STOJACY ZA LOKALNYMI PROJEKTAMI
DZIEDZICTWA (KULTUROWEGO)

Nadmierne podkres$lanie wtasnego, lokalnego dziedzictwa moze jednak réwniez ograniczaé perspektywe
jednostek. Jesli silniejsze poczucie przynaleznosci wigze sie z aktywnym odgraniczaniem i dewaluacjg innych
spotecznosci, przywigzanie do wtasnego dziedzictwa kulturowego moze prowadzi¢ do konfliktéw miedzy
spotecznos$ciami i kulturami. Aby unikng¢ takiej sytuacji, decydujace znaczenie ma $wiadomos¢ i system
wartosci projektéw dziedzictwa kulturowego.

Dlatego tez, jesli zamierzasz zaangazowac sie w projekt dziedzictwa kulturowego, upewnij sie,
ze przestrzegasz ponizszych fundamentalnych wytycznych dotyczacych konkretnych wartosci.

Wytyczne dotyczace wartosci lokalnych projektéw z zakresu dziedzictwa kulturowego:

® Spajrz na swoje lokalne dziedzictwo kulturowe z pluralistycznej, tolerancyjnej i skoncentrowanej
na prawach cztowieka perspektywy. Wszystkie kultury - tak jak wszyscy ludzie - majg uzasadnione
prawo do istnienia, ktére nalezy uznaé. Nie powinny by¢ postrzegane jako zagrozenie dla wtasnej
kultury, lecz jako zrédto nauki i rozwoju.

e Unikaj uprzedzen w podejsciu do lokalnego dziedzictwa kulturowego. Oznacza to dostrzeganie
ciemnych punktéw w swoim lokalnym dziedzictwie i nie skupianie sie wytacznie na sukcesach.
Tylko wtedy bedziemy w stanie unikna¢ powtorzenia btedéw i porazek naszych przodkéw

Jesli te dwie podstawowe zasady zostang potraktowane powaznie, obcowanie z dziedzictwem kulturowym
moze stac sie sitg gteboko integrujaca, w ktérej zadna kultura nie bedzie musiata obawia¢ sie odrzucenia
lub zdominowania. Otwiera to droge nie tylko do lepszej komunikacji miedzykulturowej, ale takze

do zdrowej i pewnej samooceny spotecznosci i ich poszczegblnych cztonkéw.

Na szczescie wydaje sie, ze wszystkie kraje partnerskie tego projektu przyjmuja te postawe, ktéra zostata
wyraznie przedstawiona w Konwencji Faro Rady Europy. Wszystkie kraje zdaja sie mierzyé¢ ze swoja niekiedy
skomplikowang historig, czy to bedzie narodowy socjalizm w Niemczech, dziedzictwo Trianon na Wegrzech,
okupacja i obce rzady w Polsce, czy napiecia etniczne w Belgii.

Miejmy nadzieje, ze ta tendencja, ktéra przejawia sie w rézny sposéb w réznych krajach, bedzie

wystarczajaco silna, by stac sie normg w obcowaniu z wieloma kulturami europejskimi i zaczgé postrzegac jg

jako site samorozwoju, a nie podziatéw i narodowej hybrydy.




