
 Guide du patrimoine et de la
communauté

Empower Youth, Explore
stories - EYES

Créé par:

1 2 4 5 6 7 8 9



TABLE DES MATIÈRES

INTRODUCTION1
POURQUOI LE PATRIMOINE EST IMPORTANT

PERSPECTIVES NATIONALES SUR LE PATRIMOINE LOCAL

Patrimoine local en Belgique

Patrimoine local en Pologne

2

3

4 CONCLUSION

Cofinancé par l'Union européenne. Les opinions exprimées n'engagent que leur auteur(e) et ne
reflètent pas nécessairement celles de l'Union européenne ou de l'Agence exécutive européenne
pour l'éducation et la culture (EACEA). Ni l'Union européenne ni l'EACEA ne peuvent en être tenues
responsables.

Patrimoine local en Hongrie

Patrimoine local en Serbie

Patrimoine local en Allemagne

Le patrimoine et l'individu – Le patrimoine et moi

Patrimoine et communauté

L'importance mondiale du patrimoine

Le patrimoine culturel dans l'éducation

Qu'est-ce que le patrimoine (culturel) local ?

Quel est l’intérêt d’un projet de patrimoine local ?

Le système de valeurs derrière les projets de patrimoine
(culturel) local



Introduction 

La gestion du patrimoine culturel d'une communauté offre un potentiel
considérable pour développer la conscience de soi et améliorer la
communication entre les différentes cultures. Explorer et présenter son
propre patrimoine peut renforcer l'identité communautaire des jeunes,
favoriser le dialogue intergénérationnel et encourager une citoyenneté
active. Le projet EYES vise à exploiter ce potentiel en apprenant aux
jeunes et à leurs éducateurs à rechercher et à explorer leur patrimoine
culturel local, puis à assimiler ces connaissances lors d'une visite
patrimoniale multimédia qu'ils partageront avec leurs pairs. 

1

Ce document vise à expliquer au lecteur intéressé les avantages de l'éducation au patrimoine culturel local et
à démontrer l'importance d'une vision claire et réaliste de son propre patrimoine culturel. Il offre également
un bref aperçu de la gestion du patrimoine culturel dans les cinq pays partenaires du projet EYES et des
enseignements tirés de leur système de valeurs spécifique qui guide les politiques, projets et discours
nationaux respectifs. 
Le dernier chapitre résumera et fournira des orientations générales à tous ceux qui souhaitent utiliser la boîte
à outils du projet EYES pour concevoir leur propre circuit de découverte du patrimoine culturel. Les lecteurs
rapides préféreront donc sauter les chapitres deux et trois et se diriger directement vers la conclusion.



2.Pourquoi le patrimoine
est important 

Même si nous, Européens, aimons mettre en avant notre
individualité et valorisons grandement nos libertés
individuelles, nous n'en restons pas moins des êtres sociaux.
Nous vivons au sein de communautés qui constituent nos
principaux points de référence. Consciemment ou non, nous
vivons leurs traditions et leurs coutumes, nous suivons leurs
règles, nous partageons les mêmes valeurs et systèmes de
croyances. Nous adaptons notre quotidien au cadre que nos
communautés nous offrent. 

2
Pourhosein Gilakjani, « Styles d’apprentissage visuel, auditif et kinesthésique et leurs impacts sur l’enseignement de l’anglais ».3

Pourhosein Gilakjani.4

Bien que certains puissent y voir une forme de limitation, ce cadre est aussi une source importante de sécurité et de
stabilité. Nous ne savons pas seulement comment nous comporter au sein de notre communauté – ce qu'il faut
faire pour vivre heureux –, nous pouvons aussi, dans une large mesure, anticiper le comportement des autres
membres de cette même communauté. Les règles et les structures de nos communautés prédéterminent une
grande partie de nos vies, ce qui rend notre évolution au sein de ce système plus prévisible et donc plus aisée. Ainsi,
même en tant qu'individus, notre existence tout entière est étroitement liée à la communauté dans laquelle nous
vivons ; notre personnalité, notre pensée et notre comportement ne peuvent être pensés indépendamment d'elle. 

Tout comme nous sommes profondément façonnés par nos communautés, ces dernières le sont également par leur
patrimoine. Le patrimoine d'une communauté pourrait être décrit comme la somme de tous les événements et
processus passés qui ont donné naissance aux traditions, coutumes, valeurs et règles actuelles que vivent ses
membres. Comme le dit le Cambridge Dictionary : « Les éléments patrimoniaux appartenant à la culture d'une
société particulière, tels que les traditions, les langues ou les bâtiments, qui ont été créés dans le passé et
conservent leur importance. » Ainsi, la forme actuelle d'une communauté ne peut être comprise sans connaître son
passé.

Il existe donc un lien direct entre le patrimoine d'une communauté et la personnalité d'un individu, qui porte en lui
le patrimoine de sa communauté, tout comme il porte celui de sa propre famille. On pourrait même dire que le
patrimoine de la communauté est un élément déterminant du caractère d'un individu et qu'il est indissociable de
celui-ci. Cela permet de comprendre pourquoi les sujets liés à la communauté et au patrimoine sont souvent si
sensibles et susceptibles de déclencher de violentes confrontations. Les débats sur la communauté et le patrimoine
sont toujours des débats sur nous-mêmes ; ils sont automatiquement personnels. 

Mora, « La théorie des intelligences multiples de Gardner (8 types d’intelligences) ».5

Le patrimoine et l'individu – Le patrimoine et moi



Ainsi, partant du principe que l'héritage communautaire est un élément déterminant du caractère d'un individu, il
est important de s'en soucier. Se soucier de son héritage et en prendre conscience revient à se soucier de sa
propre personnalité et à en connaître les traits. Cette conscience de soi est essentielle. Ce n'est qu'en comprenant
les raisons de nos actes que nous pourrons nous développer. Nous pourrons identifier les schémas récurrents de
notre comportement que nous souhaiterions modifier, voire éliminer. Ce n'est qu'alors que nous pourrons
identifier ce que nous aimons et désirons vraiment dans la vie, agir en conséquence et atteindre un état d'esprit
équilibré. Connaître son propre patrimoine est donc un moyen de développer sa conscience de soi.

3
3

4

Gérer le patrimoine d'une communauté peut également avoir des effets positifs sur elle-même. Tout comme les
individus, les communautés suivent des schémas inconscients qui ne leur sont pas toujours bénéfiques. Étudier
l'histoire du patrimoine culturel d'une communauté peut révéler les racines de ces schémas et proposer des
pistes pour les surmonter. Parallèlement, la connaissance du patrimoine d'une communauté peut également
révéler des réussites et des moments forts qui peuvent servir d'exemple pour l'avenir. Ainsi, tout ce que les
communautés découvrent en gérant leur patrimoine peut devenir un moteur de progrès et de développement.

Quoi qu'il en soit, mettre en lumière le patrimoine culturel commun d'une communauté et découvrir des points
communs et des caractéristiques communes renforce probablement les liens entre ses membres. Cela peut
renforcer le sentiment d'appartenance et la sympathie mutuelle, améliorant ainsi, in fine, leur bien-être et leur
satisfaction au quotidien.

Une forte (ré)orientation vers le patrimoine culturel d'une communauté peut cependant aussi avoir des
connotations négatives. Si un sentiment d'appartenance accru s'accompagne d'une démarcation active et d'une
dévalorisation des autres communautés, la dévotion à son propre patrimoine culturel peut engendrer des conflits
entre communautés et cultures. Par conséquent, les valeurs qui guident la découverte de notre patrimoine
culturel déterminent si le résultat est constructif ou destructeur. 

Mora, « La théorie des intelligences multiples de Gardner (8 types d’intelligences) ».5

Patrimoine et communauté

L'importance mondiale du patrimoine

L'importance mondiale du patrimoine trouve son expression au sein de l'UNESCO (Organisation des Nations Unies
pour l'éducation, la science et la culture). Fondée en 1945, elle répondait aux destructions massives du
patrimoine mondial pendant la Seconde Guerre mondiale. Il était entendu que ces destructions s'accompagnaient
non seulement de pertes matérielles et humaines très concrètes, mais aussi de graves atteintes à l'identité des
survivants, les déstabilisant profondément. L'objectif de l'UNESCO était et demeure donc de renforcer « notre
humanité commune par la promotion de l'éducation, de la science, de la culture et de la communication »[1].

[1] L’UNESCO en bref : https://www.unesco.org/fr/brief consulté le 9 juillet 2025.



Le principal résultat visible de l'UNESCO est la liste des sites
du patrimoine mondial, qui comprend des monuments, des
sites naturels, des traditions ou des coutumes
exceptionnelles revêtant une importance inestimable non
seulement pour une nation ou une communauté, mais pour
l'humanité entière. Les communautés qui possèdent des
sites du patrimoine mondial bénéficient d'un soutien
financier et matériel pour leur préservation.

4
3

4

Convention du patrimoine immatériel de l'UNESCO en 2003, lorsque les traditions vivantes, les rituels, la
musique, l'artisanat, les savoirs locaux et l'histoire orale ont été ajoutés à la compréhension du patrimoine
local. 
La dernière extension de la définition du patrimoine trouve son origine dans la Convention de Faro du Conseil
de l'Europe de 2005. Cette convention aborde la question cruciale de savoir comment le patrimoine culturel
(local) pourrait être utilisé comme une force constructive pour un développement humain positif et être
protégé des abus qui, à terme, diviseraient les communautés au lieu de les rassembler. Selon la Convention de
Faro, le patrimoine culturel et tout le travail réalisé avec et pour lui doivent s'inscrire dans un système de
valeurs marqué par les droits de l'homme et la démocratie. « La Convention de Faro nous encourage à
reconnaître que les objets et les lieux ne sont pas, en eux-mêmes, ce qui importe dans le patrimoine culturel.
Ils sont importants en raison des significations et des usages que les populations leur attribuent, ainsi que des
valeurs qu'ils représentent. »[2]

Cela signifie deux choses : premièrement, une telle perspective fondée sur les valeurs ouvre la voie à une
approche critique et consciente de son propre patrimoine culturel. Elle permet d’affronter les évolutions
positives et négatives de sa propre communauté et de mettre en place des actions spécifiques pour les
promouvoir ou les contrer. Deuxièmement, une approche fondée sur les valeurs prévient efficacement
l’utilisation abusive du patrimoine local. Cette utilisation abusive peut être interprétée comme une justification
de la division des communautés fondée sur de prétendues différences culturelles. Les nationalistes de tous
bords utilisent ces arguments culturels pour justifier leur supériorité sur les autres nations, ce qui finit par
devenir la source de conflits nationaux ou ethniques. Si, au contraire, le patrimoine culturel est découvert dans
un cadre démocratique et respectueux des droits de l’homme, il n’entraînera pas de divisions culturelles, car
les différences culturelles existantes ne sont pas perçues comme une menace ou un danger, mais comme une
source constructive de développement individuel et social.

5

Le terme « patrimoine mondial » a connu une évolution constante au
fil des décennies depuis la fondation de l'UNESCO. Son sens s'est
constamment élargi, parallèlement à la compréhension par l'humanité
de sa multidimensionnalité. La première définition appliquée a été
adoptée dans la Convention du patrimoine mondial en 1972, axée sur
le patrimoine matériel, comme les bâtiments, les sites naturels, les
documents et les œuvres d'art. Cette définition a été élargie dans la 

[2] Site Web du Conseil de l'Europe https://www.coe.int/en/web/culture-and-heritage/faro-convention consulté le 9 juillet 2025



En résumé, l’intégration du patrimoine culturel dans les programmes éducatifs présente un grand potentiel :

Premièrement, s’attaquer à l’héritage et au contexte culturel de sa propre
communauté favorise la conscience de soi des individus car ils découvrent, en fin de
compte, des éléments de leur propre personnalité.

Deuxièmement, découvrir des faits inconnus sur sa propre communauté peut
renforcer les liens entre ses membres en rendant explicites les points communs et
en créant davantage de sympathie les uns pour les autres. 

Troisièmement, la découverte d’aspects critiques de son propre contexte culturel
et historique peut conduire à surmonter les dysfonctionnements de la
communauté.

Quatrièmement, la découverte de caractéristiques et de différences culturelles
remarquables par rapport à d'autres communautés peut éveiller la curiosité de
leurs membres pour d'autres cultures et traditions. Cela se produit si le
patrimoine culturel est abordé avec une attitude solidement fondée sur les droits
de l'homme, qui embrasse la démocratie et ses fondements pluralistes.

La recherche sur le patrimoine culturel est une tâche multidimensionnelle qui
requiert de multiples compétences à acquérir tout au long du processus. Celles-ci
incluent des techniques de recherche documentaire, de recherche archivistique,
d'entretien, de présentation, y compris la gestion des formes d'expression
multimédia, ainsi que des connaissances et/ou compétences de base dans le
contexte substantiel étudié, pour n'en citer que quelques-unes. Par conséquent, la
« sensibilité et l'expression culturelles » constituent l'une des huit compétences
clés pour l'apprentissage tout au long de la vie.[3]

5
3

4

Mora, « La théorie des intelligences multiples de Gardner (8 types d’intelligences) ».5

Le patrimoine culturel dans l'éducation

[3] Plateforme européenne d'éducation scolaire : https://school-education.ec.europa.eu/en/discover/tutorials/learn-connect-and-
reflect-cultural-heritage consulté le 15 juillet 2025



En Belgique, le patrimoine local joue un rôle fondamental dans la construction de l'identité collective et
individuelle. Que ce soit en Wallonie, en Flandre ou à Bruxelles, il est perçu comme un levier de cohésion
sociale, de mémoire partagée et de valorisation du territoire. Bien que la gestion du patrimoine soit
régionalisée, il existe une conscience partagée de son importance pour les communautés.
Le grand public manifeste un profond attachement à son patrimoine local : chapelles, fermes, mines,
traditions populaires ou sites naturels emblématiques, ces éléments sont sources de sens et de fierté.
Initiatives citoyennes et associations locales multiplient les projets de valorisation de ce patrimoine,
notamment des visites guidées, des expositions, des publications et des enregistrements numériques. Des
événements tels que les Journées du Patrimoine (ou Open Monumentendag en Flandre) attirent chaque
année des milliers de visiteurs, témoignant de l'intérêt constant du public.
Le patrimoine local est également un thème récurrent en politique, notamment dans les politiques
culturelles, d'urbanisme et touristiques. La secrétaire d'État à l'Aménagement du territoire de la Région de
Bruxelles-Capitale, Ans Persoons, a notamment déclaré :
« Un équilibre peut et doit être trouvé entre la modernisation des villes et la protection du patrimoine, si l’on
veut redonner plus d’espace aux citoyens. »[4] Certaines collectivités accordent une importance particulière
à leur patrimoine :
Les zones rurales, avec leurs traditions séculaires
Les zones post-industrielles, à la recherche d'une nouvelle identité
Quartiers urbains multiculturels, utilisant le patrimoine comme outil de dialogue interculturel
Des projets tels que « Vis ton Patrimoine », « Patrimoine à roulettes » ou encore « Un artisan vit dans mon
village » illustrent cette dynamique : ils invitent les jeunes à explorer leur environnement, à s’exprimer et à
co-construire de nouvelles formes de narration patrimoniale.

6

PERCEPTIONS DU PUBLIC ET IMPORTANCE SOCIALE

3. Perspectives nationales sur le
patrimoine local

3.1. Patrimoine local en Belgique

[4] https://www.brusselstimes.com/belgium/711299/urbicide-how-brussels-is-seeking-to-balance-modernisation-and-heritage?



 En Flandre, le Décret relatif au patrimoine immobilier[6] (2013) établit différents niveaux de reconnaissance,
allant du patrimoine communal au patrimoine international. La Région de Bruxelles-Capitale applique une
ordonnance spécifique datant de 1993, qui intègre la conservation du patrimoine dans les politiques
d'aménagement du territoire. Au niveau fédéral, les lois concernent principalement le patrimoine mobilier
(œuvres, objets, archives) et les exportations culturelles. La Belgique a également ratifié plusieurs conventions
internationales (notamment la Convention de Faro et la Convention de l'UNESCO pour la sauvegarde du
patrimoine culturel immatériel) qui influencent les politiques régionales.
Enfin, les communes jouent un rôle central : elles proposent souvent des listes de biens à protéger, initient des
actions de sensibilisation ou mènent des projets participatifs avec leurs habitants.
Le paysage belge est particulièrement riche en institutions publiques, privées et civiques dédiées à la
préservation et à la promotion du patrimoine :

6

7

LE CONTEXTE RÉGLEMENTAIRE ET INSTITUTIONNEL

La Belgique dispose de cadres législatifs régionaux pour la protection du patrimoine :
En Wallonie, le Code wallon du patrimoine[5] (mis à jour en 2024) définit les protections
applicables aux monuments, sites, ensembles bâtis ou zones archéologiques. Le patrimoine
local peut être protégé s'il est reconnu comme important pour l’identité régionale.

7

Wallonie – Agence du Patrimoine Wallon (AWaP)       

o Mission : Comprendre, préserver, restaurer et valoriser le patrimoine bâti wallon.
o Démarche : L'agence accompagne les communes, les écoles et les citoyens par des conseils
techniques, des subventions, des formations et des projets éducatifs (tels que Adopter un Monument
ou Un artisan habite mon village).
o Valeurs défendues : Transmission intergénérationnelle, accessibilité, ancrage local, éducation à la
citoyenneté.

Flandre – Agence du patrimoine immobilier

o Mission : Protéger, gérer et rendre le patrimoine visible à tous.
 o Approche : Soutien aux inventaires communaux, financement de la restauration, outils numériques
de sensibilisation (ex. erfgoedkaart.be).
o Valeurs : Participation citoyenne, réutilisation adaptative, respect de l'identité locale.

Bruxelles – Urban.brussels (Service du Patrimoine Culturel)

o Mission : Intégrer le patrimoine dans les politiques d'urbanisme et de développement durable. o
Démarche : Accompagnement des propriétaires, diffusion d'informations, projets de médiation en
milieu urbain.
o Valeurs : Diversité, innovation patrimoniale, gestion partagée.

Associations et initiatives citoyennes

De nombreuses organisations locales à but non lucratif œuvrent à la documentation, à la
transmission et à la promotion du patrimoine :

Ces organisations publient des livres, organisent des visites, recueillent des témoignages et
développent des outils pédagogiques. Elles contribuent également à démocratiser l'accès au
patrimoine.

[5] Code Wallon du Patrimoine, https://agencewallonnedupatrimoine.be/wp-content/uploads/2024/05/20240601_CoPat_Textes_legislatifs_consolides.pdf

[6] https://codex.vlaanderen.be/portals/codex/documenten/1023317.html



langues régionales, musique, recettes, savoir-faire artisanal, coutumes
Patrimoine
immatériel

paysages culturels, forêts domaniales, parcs historiques
Patrimoine

naturel

Le patrimoine local permet aux gens de s’identifier à un lieu et de sentir qu’ils
appartiennent à une communauté.Identité et

racines

il est considéré comme un outil pédagogique précieux, un dépositaire de la
mémoire et un vecteur de dialogue entre les générations.Transmission et

apprentissage

la rénovation de bâtiments anciens est souvent présentée comme une
alternative écologique à la construction neuve.Développement

durable

8

bâtiments anciens, sites archéologiques, vestiges industriels, caractéristiques
urbainesPatrimoine

matériel

LE SYSTÈME DE VALEURS DERRIÈRE LE PATRIMOINE LOCAL ET CULTUREL

En Belgique, le patrimoine local est entendu dans un sens large et pluriel, englobant :

Les valeurs les plus fréquemment mises en avant sont :

dans les quartiers multiculturels, le patrimoine devient une porte d'entrée vers
la découverte des histoires des autres.Diversité

culturelle



CONCLUSION : LE RÔLE DU PATRIMOINE LOCAL DANS L'IDENTITÉ BELGE

En Belgique, la conservation et la valorisation du patrimoine local revêtent une forte dimension identitaire,
notamment dans un pays où cohabitent plusieurs cultures, langues et récits historiques. Le patrimoine est
souvent perçu comme un fil conducteur reliant le passé, le présent et l'avenir, un moyen de se connecter à un
territoire et à une mémoire commune.
Elle joue également un rôle fondamental dans la construction d'une citoyenneté active. Grâce à des projets
éducatifs tels que « Vis ton Patrimoine », « Classes du Patrimoine » et « Un artisan vit dans mon village », les
jeunes sont encouragés à découvrir, questionner et interpréter leur environnement, développant ainsi leur
esprit critique et leur attachement au bien commun.
À l'heure des défis climatiques, des tensions sociales et des bouleversements numériques, le patrimoine local
apparaît comme un espace de résilience, de dialogue et d'imaginaire collectif. Il contribue à façonner une
société plus consciente de son patrimoine, mais aussi plus ouverte à la diversité et au changement.

9

Les institutions utilisent souvent les définitions de l'UNESCO, mais les adaptent aux
contextes locaux. Par exemple, l'AWaP valorise à la fois les « témoins prestigieux » et les
« témoignages modestes de la vie quotidienne ».
Enfin, les notions de participation, de co-création et de médiation prennent une
importance croissante dans les politiques patrimoniales. Les citoyens ne sont plus
spectateurs, mais acteurs du patrimoine.



En Pologne, le patrimoine local occupe une place importante dans la conscience publique et le discours
national. L'histoire de la nation polonaise, marquée par des occupations, des déplacements de frontières et
des transformations systémiques, a développé une forte sensibilité aux questions d'identité culturelle et de
continuité historique. Par conséquent, le patrimoine local est largement considéré comme une composante
essentielle du patrimoine national au sens large et est traité avec une grande révérence par divers segments
de la société.
Le grand public manifeste un vif intérêt pour la préservation du patrimoine local, notamment dans les
régions aux traditions historiques et culturelles profondément ancrées. Les coutumes populaires, les rituels
religieux, les dialectes régionaux et les monuments architecturaux sont souvent perçus non seulement
comme des artefacts culturels, mais aussi comme des manifestations de l'identité communautaire et de la
mémoire intergénérationnelle. Ces sentiments se retrouvent fréquemment dans le discours politique. Les
dirigeants polonais, notamment les présidents et les ministres de la Culture, ont souligné à maintes reprises
l'importance de préserver la mémoire culturelle et le patrimoine matériel et immatériel pour les générations
futures. Par exemple, le président Andrzej Duda a qualifié le patrimoine d'« obligation morale envers ceux
qui ont façonné l'âme de la nation polonaise ». Les questions de patrimoine sont également régulièrement
abordées lors des débats parlementaires et des initiatives des collectivités locales, notamment dans le
contexte du développement régional, du tourisme et de l'éducation. Ces dernières années, une attention
croissante a été accordée à la revitalisation du patrimoine négligé ou oublié – en particulier celui des
communautés minoritaires ou post-conflit –, témoignant d'une prise de conscience croissante des
dimensions multiculturelles de l'histoire polonaise.
Le professeur Jacek Purchla, fondateur du Centre culturel international de Cracovie, a souligné l'importance
du patrimoine local dans la construction de l'identité régionale et du développement urbain. Il affirme : « Le
patrimoine culturel n'est pas seulement l'héritage du passé, mais une ressource stratégique pour l'avenir,
notamment pour les communautés locales qui reprennent possession de leur identité après des décennies
d'effacement. » (Source : Patrimoine culturel et identité en Europe centrale, 2011).

PERCEPTIONS DU PUBLIC ET IMPORTANCE SOCIALE

10

3.2. Patrimoine local en Pologne



Le principal instrument législatif régissant le patrimoine local en Pologne est la loi sur la protection et la
tutelle des monuments (en polonais : Ustawa o ochronie zabytków i opiece nad zabytkami), promulguée en
2003. Cette loi fournit un cadre complet pour la protection, la conservation et la documentation des biens
culturels considérés comme possédant une valeur historique, artistique ou scientifique.
La loi repose sur l'idée que le patrimoine culturel constitue un bien public dont la préservation est dans
l'intérêt général. Elle souligne la responsabilité de l'État, des collectivités locales et des propriétaires privés
d'assurer l'intégrité et la pérennité des monuments culturels. La justification de ces mesures repose sur le
principe selon lequel le patrimoine culturel incarne l'expérience, le savoir et les valeurs accumulés par la
nation, et sert de fondement à l'identité culturelle et à la conscience civique.
La loi obligela création de registres du patrimoine, impose des obligations aux propriétaires de biens classés
et habilite les autorités compétentes à intervenir en cas de négligence ou de modification inappropriée. Un
soutien financier aux efforts de conservation est apporté aux niveaux national et régional, souvent complété
par des fonds culturels de l'Union européenne.
La loi justifie la protection du patrimoine comme une question d'intérêt public et de responsabilité nationale.
Elle affirme que le patrimoine culturel est une source irremplaçable de connaissance, d'identité et de
continuité historique. Elle impose l'inventaire, la documentation et la conservation des biens patrimoniaux et
habilite les autorités étatiques et locales à faire appliquer ces mesures.
Le principal organisme public chargé de coordonner la politique patrimoniale est le Conseil national du
patrimoine de Pologne (Narodowy Instytut Dziedzictwa, NID). Sa mission comprend l'identification, la
recherche, la documentation et la promotion du patrimoine matériel et immatériel. Le Conseil définit le
patrimoine local comme une composante intégrante du paysage culturel, englobant l'architecture historique,
les sites archéologiques, l'artisanat traditionnel, l'histoire orale et les coutumes locales. Il met l'accent sur la
valeur sociétale du patrimoine, le considérant comme un vecteur d'éducation, d'engagement communautaire
et d'unité nationale. Dans ses communications officielles, il présente souvent la préservation du patrimoine 

11

LE CONTEXTE RÉGLEMENTAIRE ET INSTITUTIONNEL

La perspective de Purchla met en évidence la manière dont le patrimoine
fonctionne non seulement comme un outil de mémoire du passé, mais aussi
comme un moyen par lequel diverses communautés à travers la Pologne – rurales,
urbaines, minoritaires et religieuses – façonnent activement leurs identités et
affirment leur place dans le récit national.
Tout d'abord, les communautés rurales semblent souvent très attachées aux
traditions populaires, aux dialectes, aux rituels religieux et à l'artisanat local. Ces
éléments font partie ntégrante de l'identité locale. En revanche, les communautés 

urbaines, notamment dans les villes historiquement importantes comme Cracovie, Wrocław, ou Gdańsk,
accordent une importance particulière au patrimoine architectural et multiculturel (notamment aux vestiges
allemands, juifs et russes). De plus, les communautés minoritaires et marginalisées, comme les Lemkos, les
Cachoubes, les Silésiens et les Roms, accordent une grande importance à la préservation culturelle afin
d'affirmer leur identité propre dans le contexte polonais plus large. Enfin, les communautés religieuses,
notamment l'Église catholique, jouent un rôle important dans la préservation et la promotion du patrimoine
religieux, notamment des églises, des sanctuaires et des lieux de pèlerinage.



 comme un impératif à la fois culturel et moral, essentiel pour favoriser la continuité
intergénérationnelle et la résilience sociétale.
Parmi les autres institutions publiques, on compte le ministère de la Culture et du Patrimoine
national, qui joue un rôle central dans l'élaboration de la politique nationale de préservation
du patrimoine. Sa mission met l'accent sur la sauvegarde et la promotion du patrimoine  

12

culturel polonais, fondement de l'identité nationale, de l'engagement civique et de la reconnaissance
internationale. L'approche du ministère en matière de patrimoine local est multiforme : elle combine un
soutien financier (par exemple, par le biais de programmes de subventions tels qu'Ochrona Zabytków ou
Kultura ludowa i tradycyjna), un contrôle législatif, et la coopération internationale, visant à assurer à la fois la
protection des sites physiques et la transmission des pratiques culturelles immatérielles. 
Le Ministère entend le patrimoine local au sens large, englobant non seulement les bâtiments et monuments
historiques, mais aussi la culture populaire, la langue, les traditions orales, l'artisanat et les rituels religieux.
Cette définition inclusive reflète une reconnaissance croissante du patrimoine comme un processus vivant et
évolutif, ancré dans la vie communautaire. Le patrimoine local est ainsi perçu à la fois comme un reflet de la
diversité régionale et un élément constitutif de la richesse culturelle nationale.
Dans ses communications publiques et ses cadres politiques, le ministère défend l'importance du patrimoine
local en soulignant son rôle dans la cohésion sociale, l'identité civique et la continuité intergénérationnelle. Il
positionne la préservation du patrimoine comme une responsabilité citoyenne qui renforce la résilience
nationale, favorise le tourisme et le développement économique, et veille à ce que la mémoire de diverses
expériences culturelles, notamment celles supprimées ou effacées par les régimes passés, soit préservée.



Au niveau régional, les conservateurs des monuments de voïvodie (régionaux) agissent
comme des organes décentralisés de la gouvernance du patrimoine. Leur mission
principale est la mise en œuvre de la politique de l'État en matière de conservation, de
restauration et de documentation du patrimoine. Ils adoptent une approche protectrice
et réglementaire, axée sur l'application des lois, l'aménagement du territoire et le
contrôle technique. Pour ces conservateurs, le patrimoine local se définit largement en 

13

 termes de culture matérielle – architecture historique, sites archéologiques et aménagements urbains – mais
leur travail s'appuie de plus en plus sur la consultation des communautés et la planification participative. Ils
soulignent la valeur du patrimoine non seulement pour la connaissance historique, mais aussi pour le
développement local et la durabilité culturelle.
De nombreuses organisations non gouvernementales et fondations privées sont actives dans le domaine de la
préservation du patrimoine. Parmi elles, la Fondation du patrimoine culturel (en polonais : Fundacja
Dziedzictwa Kulturowego) joue un rôle notable. Cette organisation s'engage dans des projets de restauration,
notamment de sites du patrimoine religieux et minoritaire, et sensibilise le public par le biais d'expositions, de
conférences et de publications. La mission de la fondation souligne la dimension éthique du travail
patrimonial, à savoir le devoir de restituer des histoires oubliées ou négligées et de favoriser le dialogue entre
les communautés. Son approche implique souvent une collaboration avec les résidents locaux, renforçant
ainsi le rôle du patrimoine comme bien commun plutôt que comme une préoccupation purement
institutionnelle.



LE SYSTÈME DE VALEURS DERRIÈRE LE PATRIMOINE LOCAL ET CULTUREL

Identité et
continuité

La protection et la préservation du patrimoine sont présentées comme des
responsabilités collectives, engageant les individus, les communautés et les
institutions dans un engagement partagé en faveur de la gestion culturelle.Responsabilité

civique

Dans les régions marquées par des conflits historiques ou des transformations
politiques, le patrimoine est souvent invoqué comme source d’unité, favorisant
les liens sociaux et renforçant le sentiment d’appartenance commune.

Cohésion
sociale

La sauvegarde du patrimoine est souvent présentée comme un acte
d’obligation morale et de justice historique, notamment en relation avec la
destruction en temps de guerre et l’effacement des récits minoritaires.Mémoire morale

et historique

Ces valeurs se manifestent dans diverses pratiques, notamment des
campagnes de sensibilisation du public, le développement de programmes
scolaires et des initiatives locales visant à revitaliser les environnements
historiques, à préserver les savoirs traditionnels et à recueillir des récits oraux.
Grâce à ces efforts, le patrimoine est non seulement préservé, mais aussi
activement intégré à la vie culturelle et civique contemporaine.

Valeur
éducative

Le patrimoine local occupe une place importante dans le discours public et les cadres institutionnels polonais, où
il est associé à diverses valeurs interconnectées. Les principales sont :

Le patrimoine est largement considéré comme un pilier de l’identité locale et
nationale, servant à relier les générations passées à la société contemporaine
et aux communautés futures.

14



CONCLUSION : LE RÔLE DU PATRIMOINE LOCAL DANS
L'IDENTITÉ POLONAISE

Le patrimoine local reflète non seulement le caractère unique de régions ou de communautés spécifiques,
mais contribue également à un récit national plus large qui valorise la diversité, la mémoire et la continuité.
À ce titre, il constitue un instrument essentiel du processus continu de reconstruction culturelle et de
construction identitaire, réaffirmant l'engagement de la Pologne à honorer son passé tout en naviguant dans
les complexités du présent.

15

7

En conclusion, la conservation et la promotion du patrimoine local en Pologne jouent
un rôle essentiel dans le développement de la conscience culturelle et de l'identité
collective du peuple polonais. Dans un pays où le paysage historique a été
profondément modifié par des influences extérieures, 



PERCEPTIONS DU PUBLIC ET IMPORTANCE SOCIALE

En Hongrie, le patrimoine culturel local revêt une importance considérable pour la société. Cela se reflète
dans la popularité des festivals folkloriques, des traditions communautaires et la préservation généralisée
des sites historiques. Les recherches sur les communautés rurales hongroises montrent que le patrimoine est
profondément ancré dans le tissu social de ces communautés, les traditions et la mémoire façonnant le
paysage local (Csurgó et Smith, 2022).[7] Dans de nombreux villages et petites villes, les habitants sont
profondément attachés à leurs coutumes locales, que ce soit par les danses traditionnelles, l'artisanat
régional ou la cuisine locale. Ces traditions sont non seulement chéries, mais activement préservées et
transmises aux générations futures.
Un exemple unique de ce lien profond est le carnaval de Busójárás à Mohács[8], une tradition séculaire où
les participants portent des masques et des peaux de mouton pour chasser l'hiver. Cet événement, reconnu
par l'UNESCO comme patrimoine culturel immatériel, est bien plus qu'un simple festival : c'est une
célébration de l'identité locale. Chaque année, des milliers de visiteurs y participent et toute la communauté,
y compris les jeunes, s'implique pour perpétuer cette tradition. Pour les habitants de Mohács, le carnaval
n'est pas seulement un événement culturel, mais un élément essentiel de leur identité, les reliant à leur
passé et créant un sentiment d'appartenance commun au présent. De même, la broderie Matyó de
Mezőkövesd[9], connue pour ses motifs floraux éclatants, est une tradition vivante, préservée par les
artisans locaux et inscrite au patrimoine culturel immatériel de l'UNESCO. Ces exemples montrent que pour
de nombreux Hongrois, le patrimoine n'est pas un concept lointain, mais un élément indissociable de leur
quotidien.

16

3.3. Patrimoine local en Hongrie

[7] Csurgó, B., et Smith, D. (2022). Patrimoine rural et aménagement du territoire : intégration des valeurs, traditions et mémoires
communautaires en Hongrie. Revue d'études rurales, 75, 100-112. https://doi.org/10.1016/j.jrurstud.2022.01.012
[8] Carnaval de Mohács Busójárás : patrimoine culturel immatériel de l'UNESCO. Consulté le 30 juin 2025 sur
https://ich.unesco.org/en/RL/busojaras-carnival-in-mohacs-00320
[9] Broderie Matyó : Patrimoine culturel immatériel de l'UNESCO. Consulté le 30 juin 2025 sur
https://ich.unesco.org/en/RL/maty%C3%B3-embroidery-00321



La protection du patrimoine hongrois repose sur un cadre juridique complet :
La loi LXIV de 2001 sur la protection du patrimoine culturel constitue le fondement juridique de
l'identification, de la conservation et de l'utilisation du patrimoine culturel. Elle couvre à la fois le
patrimoine matériel (tel que les monuments, les bâtiments historiques et les objets) et immatériel (tels que
les coutumes, les traditions et l'artisanat). Elle souligne l'importance de la durabilité, de la participation du
public et de l'éducation, garantissant ainsi la protection du patrimoine, mais aussi son accessibilité pour les
générations futures.
Le décret gouvernemental 393/2012 (XII. 20.) établit les règles de fonctionnement des autorités chargées
du patrimoine, définissant les modalités d'enregistrement, de protection et de suivi des sites du patrimoine
culturel. Ce décret garantit la standardisation et la systématisation du processus de conservation du
patrimoine, garantissant ainsi son uniformité dans tout le pays.

La Hongrie participe également activement aux principaux accords internationaux qui régissent la protection
du patrimoine. En tant que signataire de la Convention du patrimoine mondial de l'UNESCO et de la Convention
de 2003 pour la sauvegarde du patrimoine culturel immatériel, elle s'est engagée à participer à l'effort mondial
de protection du patrimoine culturel. Ces accords internationaux lui fournissent les cadres nécessaires pour
garantir la préservation de son patrimoine, non seulement pour sa fierté nationale, mais aussi pour la
communauté internationale. En adhérant à ces conventions, la Hongrie aligne ses politiques sur les normes
internationales et renforce son rôle dans la préservation du patrimoine international.

17

CADRE JURIDIQUE ET INSTITUTIONNEL

De nombreux Hongrois participent à des activités liées au patrimoine : les maisons de
danse folklorique (táncház) sont populaires auprès des jeunes, les musées d'histoire
locale et les musées de village en plein air (tájházak) accueillent régulièrement des
visiteurs. De plus, les journées annuelles du patrimoine (Kulturális Örökség Napjai)[10]
attirent des foules vers les bâtiments et sites historiques de toute la Hongrie. Ces
événements témoignent de l'intérêt croissant du public pour la préservation du 
patrimoine culturel, auquel participent jeunes et moins jeunes. Les communautés rurales, les minorités
ethniques et les personnes âgées. Traditionnellement, les générations précédentes se sont davantage attachées
à la préservation du patrimoine, mais ces dernières années, on observe un regain d'intérêt notable chez les
jeunes urbains. Les ensembles de musique et de danse folkloriques sont florissants, même à Budapest, ce qui
témoigne du succès des traditions locales, qui ne se limitent plus aux zones rurales. En réalité, l'intérêt croissant
des jeunes citadins pour le patrimoine local témoigne d'un renouveau culturel plus profond, car ils cherchent de
plus en plus à renouer avec leurs racines.
Sur le plan politique, le patrimoine local est devenu un enjeu majeur, souvent associé aux débats sur l'identité
nationale et les politiques culturelles. Ces dernières années, la préservation du patrimoine a été un thème
central de l'agenda politique hongrois. Les politiques culturelles mettent de plus en plus en avant le patrimoine
comme un atout précieux, essentiel non seulement pour le tourisme, mais aussi pour le développement des
communautés et la promotion du patriotisme. Le patrimoine local, étroitement lié à l'identité nationale, n'est
pas perçu comme un intérêt de niche, mais comme un élément clé de la vie publique. Par conséquent, les
discussions autour de la préservation du patrimoine ont gagné en visibilité, passant des cercles universitaires au
premier plan du discours national.

[10] Journées du patrimoine culturel : Journées du patrimoine en Hongrie. Consulté le 30 juin 2025 sur https://www.kulturoris.hu/en/



18

Un aspect notable du système hongrois de protection du patrimoine réside dans sa structure
décentralisée. Si le gouvernement national établit les lois et les cadres généraux, les
municipalités, les musées et les services de garde des parcs nationaux jouent un rôle actif
dans la protection du patrimoine au niveau local. Les autorités locales sont habilitées à
prendre des décisions concernant la protection du patrimoine, et les musées locaux, souvent
gérés par les municipalités, jouent un rôle essentiel dans la recherche et la présentation du 
patrimoine culturel. De plus, les services de garde des parcs nationaux contribuent à la protection des sites
archéologiques, garantissant ainsi la préservation du patrimoine naturel et bâti.
La Hongrie accorde également une grande importance à la protection du patrimoine culturel immatériel, un
engagement renforcé par son adoption précoce de la Convention de l'UNESCO sur le patrimoine immatériel de
2003. Ce patrimoine englobe un large éventail de pratiques culturelles, telles que la musique traditionnelle,
l'artisanat et les festivals, qui font partie intégrante du paysage culturel hongrois. Ces dernières années, la
Hongrie a également adopté les principes de la Convention de Faro, qui soulignent la valeur sociale du
patrimoine. Ce changement reconnaît que la préservation du patrimoine est essentielle.  Il ne s’agit pas
seulement de protéger les sites physiques, mais aussi de garantir que les traditions vivantes restent vialbes et
accessibles à la communauté.

COMMUNAUTÉS ET INSTITUTIONS POUR LA PRÉSERVATION DU
PATRIMOINE

En Hongrie, de nombreuses communautés locales sont particulièrement attachées à la préservation de leur
patrimoine. Les villages ruraux, en particulier, sont fiers de préserver leurs traditions, telles que les costumes,
les danses et les fêtes traditionnels, transmis de génération en génération. Par exemple, la communauté Palóc,
dans le nord de la Hongrie, organise des festivals annuels célébrant sa culture populaire, et le peuple Sicule de
Transylvanie continue d'honorer son patrimoine comme un élément de son identité. De même, des minorités
ethniques comme les Souabes (Allemands du Danube) et les Slovaques gèrent des centres culturels pour
préserver leurs coutumes et traditions uniques, souvent soutenus par des initiatives des collectivités locales.
Parallèlement à ces efforts locaux, plusieurs institutions clés jouent un rôle essentiel dans la préservation et la
promotion du patrimoine hongrois. La Maison du patrimoine hongrois (Hagyományok Háza)[11] est une
institution de premier plan qui se consacre à la sauvegarde des traditions populaires dans le bassin des
Carpates, proposant des ateliers, des formations et des actions d'éducation du public. Le Musée national et
d'autres musées régionaux jouent un rôle essentiel dans la préservation du patrimoine matériel, la collecte et
la restauration d'objets historiques. Des organisations professionnelles comme ICOMOS[12] Hongrie et Europa
Nostra Hongrie contribuent également à la conservation du patrimoine par le biais de conseils d'experts et de
programmes de reconnaissance.

LE SYSTÈME DE VALEURS DERRIÈRE LE PATRIMOINE LOCAL ET CULTUREL

En Hongrie, le patrimoine local est largement perçu comme un atout culturel et une responsabilité civique. Il
joue un rôle important dans le développement de la fierté nationale, de l'identité et de la continuité. Le
patrimoine est souvent perçu comme un héritage à honorer et à préserver, les pratiques traditionnelles étant
célébrées comme faisant partie intégrante de l'identité de la communauté. Le concept de Hungarikum est au
cœur de cette vision : une appellation

[11] Maison du patrimoine hongrois (Hagyományok Háza) : À propos de nous. Consulté le 30 juin 2025 sur https://www.hagyomanyokhaza.hu/en
[12] ICOMOS Hongrie : À propos de l'ICOMOS Hongrie. Récupéré le 30 juin 2025 sur https://www.icomos.hu/en



CONFRONTER UN PASSÉ COMPLIQUÉ : L'HÉRITAGE DU TRIANON

19

 désignant des produits, des traditions et des valeurs typiquement hongrois, officiellement reconnus
pour leur importance culturelle. Parmi ces éléments figurent des traditions culinaires comme le vin
de Tokaj et le paprika Kalocsa, ainsi que l'art populaire, la musique et les festivals régionaux. Ces
éléments ne sont pas seulement des symboles de fierté, ils servent aussi à unir les générations et à
relier les Hongrois à leur histoire commune.
Parallèlement, de nouvelles interprétations du patrimoine mettent l'accent sur la diversité, la 
réflexion critique et l'innovation. Le patrimoine local est de plus en plus reconnu comme un outil de développement
communautaire, d'engagement des jeunes et de dialogue interculturel. Alors que les récits traditionnels idéalisent souvent
le passé rural hongrois, les pratiques contemporaines explorent des récits méconnus, des histoires marginalisées et des
identités en évolution. Le patrimoine devient ainsi une ressource vivante et dynamique, capable de favoriser la cohésion
sociale et l'apprentissage intergénérationnel. Il permet aux communautés de réfléchir à leur histoire, de célébrer leur
diversité culturelle et de s'engager dans de nouvelles pratiques culturelles inclusives. En ce sens, l'approche hongroise du
patrimoine local évolue, alliant tradition et innovation, et reconnaissant les aspects positifs comme négatifs de son passé.

Le traité de Trianon de 1920 a profondément remodelé les frontières de la Hongrie, laissant des millions de
Hongrois de souche hors des nouvelles frontières du pays. Cette perte territoriale et ses conséquences culturelles
sont au cœur de la mémoire nationale hongroise et sont souvent qualifiées de « désastre ». 
Si l'impact de cet événement se fait encore sentir, la Hongrie a développé des solutions pour en faire face. Le 4
juin est célébré comme la Journée de l'unité nationale, qui met en avant l'identité culturelle commune des
communautés hongroises, au-delà des frontières nationales. Des politiques telles que l'octroi de la double
nationalité aux Hongrois de souche vivant à l'étranger visent à renforcer ces liens.
Les mémoriaux et les expressions culturelles contribuent à maintenir l'histoire de Trianon présente dans la
conscience publique. Le Mémorial national de l'unité à Budapest commémore les colonies hongroises disparues,
et l'hymne sicule sicule demeure un symbole culturel important. Ces efforts contribuent à préserver la mémoire
de Trianon et à maintenir un sentiment d'identité collective parmi les Hongrois, tant en Hongrie qu'à l'étranger.



20

La préservation du patrimoine local est essentielle à la conscience de soi du peuple
hongrois. Elle relie les générations et renforce le sentiment d'une histoire commune. Les
fêtes, les chants et les traditions honorent non seulement le passé, mais façonnent 

CONCLUSION : PATRIMOINE ET IDENTITÉ HONGROISE

également l'identité collective du pays. Ces traditions vivantes sont activement préservées et transmises,
faisant du patrimoine un élément essentiel de la vie quotidienne. Il est également renforcé par des lois et des
institutions culturelles solides, reflétant un engagement national à préserver les monuments matériels et les
pratiques immatérielles pour les générations futures.
Le riche patrimoine culturel de la Hongrie, mis en valeur par ses sites classés au patrimoine mondial de
l'UNESCO comme Hollókő et ses traditions locales célèbres, contribue à la singularité du pays sur la scène
internationale. « Hungaricum », terme désignant des produits et traditions typiquement hongrois comme le vin
de Tokaj et le paprika Kalocsa, témoigne de la fierté des Hongrois pour leurs trésors culturels. La mémoire
culturelle commune unit également les communautés hongroises au-delà des frontières, créant un sentiment
d'unité face à des défis historiques comme celui de Trianon. En résumé, préserver le patrimoine en Hongrie ne
se résume pas à honorer le passé ; c'est une force vivante et unificatrice qui façonne l'identité collective de la
nation et guide son avenir.



PERCEPTIONS DU PUBLIC ET IMPORTANCE SOCIALE

La Serbie est réputée pour ses traditions, sa culture et son patrimoine culturel, souvent compris en termes
de culture matérielle (monuments, architecture traditionnelle, églises, artisanat) et d'éléments immatériels
(dialectes, musique, rituels, folklore). Les institutions serbes disposent de mécanismes formels de protection
du patrimoine culturel. De nombreuses initiatives émanent des communautés locales, des organisations de
jeunesse et des citoyens. Le premier à s'intéresser à la protection du patrimoine culturel fut le prince
Aleksandar Karađorđević, sur proposition de Jovan Steria Popović, qui promulgua le 22 février 1844 le décret
interdisant la démolition des vieilles villes et de leurs ruines, en accord avec l'Union soviétique. L'ordonnance
sur la protection des monuments anciens est la première loi générale sur la protection du patrimoine
culturel en Serbie et représente l'un des premiers actes juridiques généraux modernes sur les monuments en
Europe au XIXe siècle.
Grâce aux efforts particuliers de l'écrivain Milorad Panić-Surep (qui deviendra plus tard le premier directeur
de l'Institut), le gouvernement serbe fonda en 1947 l'Institut pour la protection et l'étude scientifique des
monuments culturels de la République nationale de Serbie, dont le siège était à Belgrade. En 1960, l'Institut
fut rebaptisé Institut républicain pour la protection des monuments culturels de Belgrade ; en 1971, il fut
rejoint par l'Institut yougoslave pour la protection des monuments culturels, et un réseau d'institutions de
protection fut rapidement mis en place sur le territoire serbe.
La Serbie est réputée pour la préservation de sa culture, de ses traditions et de ses danses folkloriques
traditionnelles. Le Srpsko kolo est une danse traditionnelle serbe inscrite sur la liste des biens culturels
protégés de l'UNESCO. Le kolo est un reflet du peuple serbe, interprété lors de tous les événements de la vie
des Serbes. Les coutumes diffèrent selon les régions, et chaque région possède une structure très complexe,
tandis que les événements organisés autrefois sont encore représentés dans certains endroits.
Il existe divers festivals et événements culturels où les ensembles folkloriques promeuvent la chorégraphie,
le chant et les performances instrumentales serbes. Ainsi, le « Sabor trubača u Guči » est l'un des festivals de
musique les plus visités avec un fort segment folklorique, tandis que le « Vukov sabor u Tršiću » est la plus
ancienne manifestation culturelle en Serbie.
Le patrimoine local est important pour le public, notamment dans les zones rurales où les traditions et les
coutumes sont toujours pratiquées. Ces dernières années, la sensibilisation à la nécessité de préserver les
coutumes locales, les dialectes, ainsi que les chants, danses et instruments folkloriques, s'est accrue. De
nombreux projets de numérisation des biens culturels ont récemment été mis en œuvre en Serbie.

21

3.4. Patrimoine local en Serbie



définit 20 orientations clés de la politique culturelle, dans le but d'améliorer le secteur culturel, de renforcer la
conscience de l'identité culturelle, d'introduire des approches modernes et innovantes dans la transmission des
valeurs culturelles, ainsi que d'encourager la coopération avec les secteurs éducatif, scientifique et touristique.
Parmi les objectifs stratégiques de la politique culturelle serbe, on peut citer : l’augmentation des crédits
budgétaires destinés à la culture, la préservation du patrimoine culturel et historique, une coopération
intensive avec l’UNESCO, le développement de musées et de galeries modernes, la promotion de l’art et de
l’industrie cinématographique, la compétitivité dans le secteur médiatique, ainsi que la décentralisation de la
production culturelle. Parmi les priorités figurent également le développement de la diplomatie culturelle, la
mise en œuvre et la poursuite d’importants projets d’infrastructures, la coopération avec le secteur privé par le
biais de partenariats public-privé, ainsi que l’engagement avec d’autres acteurs concernés. Il est également
prévu d’introduire des incitations fiscales à l’investissement dans la culture, la reconnaissance de la dimension
économique de la culture, le renforcement de la culture populaire, la numérisation des contenus culturels et le
développement du tourisme culturel. Une attention particulière a été accordée à l’amélioration du statut des
artistes indépendants, des travailleurs culturels et des associations professionnelles d’artistes.
La Serbie peut se vanter de posséder cinq sites inscrits sur la Liste du patrimoine culturel mondial de l'UNESCO,
qui témoignent de la riche histoire, de la spiritualité et du développement culturel des Balkans :

Stari Ras et Sopoćani (1979) - comprend des monuments médiévaux importants : le monastère de
Sopoćani, le monastère des piliers de Saint-Georges, l'église Saint-Pierre et Saint-Paul, ainsi que les vestiges
de la forteresse de Ras à Gradina.
Monastère de Studenica (1986) – l'un des centres spirituels et artistiques les plus importants de l'époque
de la dynastie Nemanjić.
Gamzigrad - Romuliana, le palais de l'empereur Galerija (2007) - un site archéologique exceptionnel de la
fin de l'époque romaine.
Monuments médiévaux du Kosovo (2004) – un ensemble comprenant les monastères de Dečani,
Gračanica, le Patriarcat de Peć et l'église Notre-Dame de Ljeviška à Prizren. Cet ensemble est actuellement
inscrit sur la Liste du patrimoine mondial en péril.
Stećci - pierres tombales médiévales (2016) - un site transfrontalier en série que la Serbie partage avec la
Bosnie-Herzégovine, la Croatie et le Monténégro.

CADRE JURIDIQUE ET INSTITUTIONNEL

22

Début 2021, le ministère de la Culture et de l'Information a défini les priorités stratégiques
pour le développement de la culture en République de Serbie pour la période 2021-2025,
qui ont été approuvées par le gouvernement de la République de Serbie. Ce document 



COMMUNAUTÉS ET INSTITUTIONS POUR LA PRÉSERVATION DU
PATRIMOINE

Fabrication de poterie à Zlakusa - la technique de fabrication de récipients au tour à main cultivée dans le
village de Zlakusa (2020)
Préparation et utilisation de l'eau-de-vie de prune - pratiques sociales et connaissances liées à la
production traditionnelle de l'eau-de-vie de prune (2022)

Le ministère de la Culture de la République de Serbie supervise les activités de 28 institutions culturelles
nationales, qui jouent un rôle essentiel dans la préservation et le développement du patrimoine culturel et de
la création contemporaine. Parmi elles, on trouve :
-L'Institut républicain pour la protection des monuments culturels, en tant qu'institution centrale pour la
protection professionnelle des biens culturels immobiliers

Le Musée national de Serbie, l'institution muséale la plus importante du pays
Les Archives d'État de Serbie, qui comprennent un réseau de 36 archives publiques réparties dans tout le
pays
Les Archives de Yougoslavie, gardiennes des archives de l'ancien État commun
La Bibliothèque nationale de Serbie, qui coordonne le travail d'un réseau de 164 bibliothèques publiques
La Cinémathèque yougoslave, une institution d'une importance particulière pour la préservation du
patrimoine cinématographique
Centre du cinéma de Serbie, responsable du développement et de la promotion de la cinématographie
nationale

23

Jusqu'à présent, la Serbie a inscrit cinq éléments sur la Liste représentative du patrimoine
culturel immatériel de l'humanité, qui représentent des traditions et des coutumes vivantes
ayant une signification profonde pour l'identité nationale :

Slava - fête familiale de la fête patronale (2014)
Kolo - un jeu folklorique traditionnel en cercle, symbole d'unité et d'esprit collectif (2017)
Chanter au violon : un héritage oral épique transmis de génération en génération (2018)

Le patrimoine culturel serbe est un mélange unique de multiples traditions et récits : slave (entrelacement
culturel slave du Sud), byzantin (christianisme orthodoxe, églises et monastères médiévaux, culte de Saint
Sava, écriture cyrillique), balkanique ancien (styles architecturaux, héritage musical, linguistique et
culinaire sous influence orientale-islamique), héroïque (la culture des paysans-guerriers et des héros dans
de nombreux soulèvements et luttes armées, représentations réelles et mythiques de l'histoire nationale
et étatique), national-romantique (folklore, traditions orales, chansons, histoires, légendes, traditions
rurales productives et familiales) et européen éclairé (idéaux de rationalité, de modernité et des Lumières,
représentés par l'intelligentsia bourgeoise, les artistes et les scientifiques).

Ainsi, le patrimoine culturel de la Serbie englobe des biens matériels et immatériels de diverses périodes
historiques, y compris des éléments de la culture d’élite et populaire, avec une conscience claire de son lien
avec les réalisations d’autres peuples avec lesquels les Serbes sont entrés en contact tout au long de l’histoire,
ainsi qu’avec le patrimoine culturel des minorités nationales vivant en Serbie aujourd’hui.
Le patrimoine matériel et immatériel étant étroitement liés, ils traversent l'ensemble du tissu social d'un
peuple. Par conséquent, la tradition architecturale serbe peut être comprise comme le reflet de valeurs, de
symboles et de significations sociales (économiques, culturelles et politiques) très spécifiques. De nombreux
bâtiments et espaces culturels témoignent non seulement des caractéristiques architecturales d'une période
historique particulière, mais aussi des principes fondamentaux qui régissaient la vie publique de l'époque, à
savoir les valeurs auxquelles adhéraient les individus et des communautés entières. 



Les instituts, musées et archives mènent des travaux d'expertise en recherche, conservation et éducation,
guidés par les lois et les conventions internationales, notamment la Convention FARO et les normes de
l'UNESCO. Ces institutions classent le patrimoine (par exemple, en tant que monuments d'importance
exceptionnelle), proposent des mesures de protection et travaillent souvent à la restauration des sites en
collaboration avec des architectes, des historiens et des archéologues.

Institutions nationales clés :
1. Ministère de la Culture de la République de Serbie
2. Institut pour la protection des monuments culturels de Serbie
3. Institut républicain pour la protection des monuments culturels
4. Secrétariat provincial de la culture, de l'information publique et des relations avec les communautés
religieuses (Voïvodine)
5.Instituts régionaux pour la protection des monuments culturels
 – Situé dans des villes telles que Belgrade, Novi Sad, Niš, Kraljevo, Zaječar, Subotica, Kragujevac et autres.
6. Musée national de Belgrade
7. Musée ethnographique de Belgrade
8. Musée de Voïvodine
9. Matica Srpska
 – L’une des plus anciennes institutions culturelles et scientifiques de Serbie, joue un rôle important dans
l’archivage, l’édition et l’éducation culturelle liée au patrimoine serbe.
10. Archives de Serbie et Commission des archives régionales pour l'UNESCO (Commission nationale serbe
pour l'UNESCO)

Cela est évident aussi bien dans les églises et les monastères serbes médiévaux que dans
l’architecture commémorative et les nombreux monuments liés à l’héritage de la lutte de
libération nationale et à la reconstruction d’après-guerre du pays à l’époque du socialisme
yougoslave.
La préservation du patrimoine culturel en Serbie est très répandue dans toutes les
communautés locales, mais elle diffère selon la situation géographique et les coutumes et
traditions. Ministères, 

24

LE SYSTÈME DE VALEURS DERRIÈRE LE PATRIMOINE LOCAL ET CULTUREL

La Serbie s'est engagée à adopter une approche du patrimoine fondée sur les valeurs en signant la
Convention FARO, qui souligne que le patrimoine culturel appartient à tous et doit être utilisé pour
promouvoir la démocratie, la participation et le bien-être communautaire. Cette approche a contribué à
façonner la manière dont les institutions publiques, les organisations privées et les communautés serbes
appréhendent et gèrent aujourd'hui leur patrimoine culturel.

En Serbie, le patrimoine culturel est étroitement lié à un large éventail de valeurs historiques, culturelles,
spirituelles et sociales. Il reflète le passé complexe du pays et ses efforts pour bâtir un avenir inclusif et créatif.
Le patrimoine ne se limite pas à la préservation de bâtiments anciens ou de coutumes : il est aussi synonyme
d'identité, de dialogue, d'éducation et de développement.
Certaines des principales valeurs patrimoniales de la Serbie comprennent :



Identité nationale
et continuité

Des pratiques comme la Slava (patrimoine immatériel de l’UNESCO), la musique
folklorique traditionnelle, la danse (par exemple, le kolo) et les objets artisanaux
comme les tapis Pirot sont célébrés pour leur authenticité et leur lien avec la vie
quotidienne.

Tradition
culturelle et fierté

Les sites du patrimoine de la Seconde Guerre mondiale et de la période
yougoslave, comme Kadinjača, rappellent les luttes, la résistance et la résilience
partagées.

Mémoire
historique

Les monastères comme Žiča, Ostrog et Gračanica jouent un rôle clé dans la
tradition orthodoxe serbe et dans la vie spirituelle.Signification

religieuse et
spirituelle

Le patrimoine aide les gens à se sentir connectés à leur région à travers les
festivals locaux, les dialectes et les traditions culinaires comme le grill de
Leskovac ou les plats au paprika de Voïvodine.Identité locale 

Les monastères médiévaux (Studenica et Sopoćani), la bataille du Kosovo (1389)
et l'héritage de la dynastie Nemanjić sont considérés comme des symboles de
fierté nationale et d'ancrage historique. Le Moyen Âge est étroitement lié à
l'identité nationale, car il s'agit d'une période marquée par un contexte
historico-spirituel spécifique, qui a joué un rôle important dans la prise de
conscience de l'importance du passé et, par conséquent, du patrimoine
national.

25

En particulier dans des endroits comme la Voïvodine, le patrimoine reflète le riche
mélange de groupes ethniques – Hongrois, Roms, Slovaques, Bosniaques, Albanais
– à travers une signalisation multilingue, la diversité religieuse et les festivals des
minorités.

Coexistence
interculturelle

Le patrimoine soutient le développement local à travers les ethno-villages
(comme Drvengrad), les routes des vins et le tourisme culturel, souvent
soutenus par les programmes de l'UE et de l'UNESCO.

Tourisme
durable

Les écoles, les musées et les programmes pour les jeunes utilisent le
patrimoine pour enseigner la tolérance, l’histoire et la sensibilisation culturelle,
encourageant les jeunes à explorer et à protéger leur propre patrimoine.

Éducation et
engagement

civique



CONCLUSION : LE RÔLE DU PATRIMOINE LOCAL DANS
L'IDENTITÉ SERBE

Des monastères et de la musique traditionnelle aux danses folkloriques et aux célébrations coutumières, le
patrimoine local préserve la complexité culturelle unique de la Serbie. Dans de nombreuses villes et villages
serbes, le patrimoine local est une source de fierté et de sentiment d'appartenance, renforçant le sentiment
d'appartenance à la communauté et la continuité. Il consolide la mémoire collective et aide les individus à
comprendre leur place dans un contexte historique et culturel plus large.
Le patrimoine local contribue à la diversité culturelle de la Serbie, en soulignant les spécificités régionales
tout en nourrissant les valeurs nationales communes. Il constitue le fondement de l'éducation culturelle et
du développement touristique, renforçant ainsi les économies locales et contribuant à la diplomatie
culturelle.
En fin de compte, la préservation du patrimoine local est nécessaire au maintien de l’identité serbe, car elle
permet au passé de rester une partie vivante du présent et du futur.
Un exemple récent de l'approche créative de la Serbie en matière de patrimoine est l'admission de Novi Sad
au Réseau des villes créatives de l'UNESCO (RVCU) en 2023 dans le domaine des arts numériques ; elle est
ainsi devenue la première ville d'Europe du Sud-Est à recevoir cette reconnaissance. Cela témoigne de
l'engagement de la Serbie à utiliser la culture et l'innovation comme outils de développement urbain
durable.

26

Le patrimoine local joue un rôle essentiel dans la formation et l'expression de l'identité
des Serbes. Il représente une histoire riche, des coutumes et des valeurs transmises de
génération en génération, reliant les gens à leurs racines et à leur communauté. 

Références :
Histoire de la protection culturelle en Serbie https://heritage.gov.rs/latinica/istorija_zastite_u_srbiji.php
POLITIQUE DU PATRIMOINE CULTUREL (Rapport détaillé sur la politique nationale par Miroslava
Turković) https://www.coe.int/en/web/herein-system/serbia
Kolo, danse folklorique traditionnelle (UNESCO) https://ich.unesco.org/fr/RL/kolo-traditional-folk-dance-
01270
Centre européen du patrimoine, https://www.europeanheritagehub.eu/policy-monitor/policy-profile-
serbia/
https://www.novisadmediaarts.rs/fr
https://europa.rs/kulturno-nasledje-putovanje-kroz-vreme-i-prostor/
https://www.politika.rs/sr/clanak/480223/podici-svest-o-kulturnom-nasledu-kao-identitetskom-nasledu

https://www.novisadmediaarts.rs/en
https://europa.rs/kulturno-nasledje-putovanje-kroz-vreme-i-prostor/
https://www.politika.rs/sr/clanak/480223/podici-svest-o-kulturnom-nasledu-kao-identitetskom-nasledu


Le patrimoine culturel et les traditions jouent un rôle important dans la construction de l'identité et des
politiques culturelles. Le patrimoine, tel qu'il est exprimé par le terme « Heimat », procure un sentiment
d'appartenance et une histoire commune aux individus et aux communautés. Il façonne leur compréhension
d'eux-mêmes et de leur place dans le monde. Établir un lien tangible avec le passé et favoriser un sentiment
d'appartenance à un lieu peut favoriser l'acceptation de pratiques durables. Il est important de souligner que
le patrimoine local n'est pas perçu comme une relique statique du passé, mais comme une ressource
dynamique et vivante qui relie les individus à leur environnement et à leur histoire. L'intégration du
patrimoine local dans les programmes éducatifs et les projets de développement durable peut améliorer la
compréhension culturelle et ainsi conduire à un avenir plus résilient. 
Les concepts de Heimat et de tradition ont souvent été récupérés par des groupes et partis nationalistes de
droite, notamment l'Alternative für Deutschland (AfD), pour promouvoir des discours d'exclusion et une
conception statique et racialement chargée de l'identité culturelle. Ces stratégies d'« altérisation »
s'appuient sur des visions nostalgiques et ethniquement homogènes de l'appartenance nationale et se sont
intensifiées ces dernières années, parallèlement à la montée en puissance des mouvements populistes
d'extrême droite en Europe. 
Dans l'Allemagne d'après 1945, le terme « Heimat » a longtemps été évité en raison de son
instrumentalisation pendant l'ère nazie, à l'instar de l'utilisation du drapeau national. Ce n'est qu'en 2006,
avec la Coupe du monde de football organisée en Allemagne, que l'utilisation du drapeau et le sentiment de
fierté nationale sont progressivement devenus plus acceptables au sein de la population. Les acteurs
politiques et civils ont œuvré à façonner une vision plus inclusive et plus rassembleuse du patrimoine
culturel et, surtout, à redéfinir la Heimat en des termes démocratiques et pluralistes. Cela implique de
reconnaître ses dimensions émotionnelles et culturelles tout en la détachant de l'idéologie nationaliste.
Ainsi, le ministère fédéral de l'Intérieur, lors du précédent gouvernement allemand (2021-2024), a inclus le
mot « Heimat » dans son appellation officielle allemande (Bundesministerium des Innern und für Heimat). Le
ministère a déclaré : « La Heimat est un lieu où les gens se sentent à l'aise, acceptés et en sécurité. Heimat
n'est pas synonyme d'étroitesse, mais donne une orientation.

PERCEPTIONS DU PUBLIC ET IMPORTANCE SOCIALE

27

3.5. Patrimoine local en Allemagne



La structure fédérale de l'Allemagne se traduit par un système juridique à plusieurs niveaux pour la protection du
patrimoine, avec des réglementations nationales, régionales, européennes et internationales. Le patrimoine local
est principalement régi par les lois des États, mais celles-ci sont façonnées par des cadres nationaux et
supranationaux plus larges.
Au niveau fédéral, le texte législatif le plus pertinent est la loi sur la protection des biens culturels
(Kulturgutschutzgesetz, KGSG), promulguée en 2016 et qui constitue le cadre juridique général. Elle aligne le droit
allemand sur les accords internationaux, notamment la Convention de l'UNESCO de 1970, et réglemente
l'importation, l'exportation et la protection des biens culturels. Bien que centrée sur le patrimoine mobilier, la
KGSG influence la législation des Länder en matière de préservation des monuments. La loi ne se limite pas à la
gestion administrative des biens culturels, mais affirme leur valeur en tant que symboles de la mémoire et de
l'identité historiques. En imposant des conditions strictes à la circulation des biens culturels et en introduisant
des listes nationales du patrimoine, la KGSG vise à prévenir la perte d'objets d'importance culturelle, à lutter
contre le trafic et à garantir l'accessibilité et la préservation du patrimoine culturel pour les générations futures.
La loi reflète le principe selon lequel le patrimoine culturel nécessite une forme de protection distinctive et
proactive, fondée sur la responsabilité éthique.
La loi la plus importante au niveau des Länder est la « Denkmalschutzgesetz » (loi sur la protection des
monuments), qui régit le patrimoine culturel immobilier, notamment les bâtiments historiques, les sites
archéologiques et les paysages culturels. Ces lois définissent les critères de classement des monuments et
réglementent leur restauration et leur démolition. Elles confèrent aux autorités des Länder un pouvoir
décisionnel considérable, affirmant que les monuments sont des expressions importantes de l'identité régionale,
favorisant l'engagement du public et promouvant l'éducation et la continuité. Par conséquent, les lois et
réglementations connexes ont un effet immédiat sur le développement urbain et l'urbanisme : elles restreignent
les nouvelles constructions dans les quartiers historiques, influencent la conception des bâtiments pour garantir
leur compatibilité architecturale et exigent des études d'impact sur le patrimoine dans les procédures de
planification. Grâce à ce pouvoir, la protection des monuments façonne le caractère des villes et des villages,
conciliant besoins modernes et continuité historique. L'objectif est de préserver l'identité régionale tout en
intégrant le patrimoine culturel à la vie contemporaine et en favorisant l'engagement du public envers l'histoire.
Grâce à sa structure fédérale, chaque Länder peut adapter sa législation à sa situation spécifique, garantissant
ainsi une approche nuancée et ancrée localement dans la gouvernance du patrimoine. 

28

LE CONTEXTE RÉGLEMENTAIRE ET INSTITUTIONNEL

« Il s’agit d’une démarche symbolique et stratégique qui vise à récupérer Heimat de
l’appropriation par l’extrême droite et à le cultiver comme un espace de diversité, de
solidarité civique et d’échange démocratique – renforcé dans les institutions publiques et
dans la promotion par l’UNESCO du patrimoine culturel immatériel comme outils de
cohésion sociale et de dialogue interculturel. »
De même, un aspect central de la « Heimat » et du patrimoine en Allemagne est sa
dimension commémorative. 
La culture, qui est également au cœur de la conception démocratique du pays, s'inscrit dans l'effort national pour
faire face à l'héritage du national-socialisme et renforce l'engagement en faveur d'un ordre constitutionnel libre
et démocratique. Avec plus de 300 sites commémoratifs à travers le pays, la mémoire est largement mise en
œuvre à l'échelle régionale, inscrivant la responsabilité historique au quotidien. Les cultures mémorielles locales
se sont également développées autour de la division de l'Allemagne et du passé de la RDA, notamment dans les
Länder de l'Est. Ces dernières années, une attention croissante a été accordée à des aspects négligés de l'histoire
allemande, tels que l'histoire coloniale et sa société migratoire. Cette évolution du paysage souligne l'idée qu'une
démocratie fonctionnelle exige une conscience historique et une ouverture sur l'ensemble du territoire. 



Les décisions concernant les nouvelles inscriptions sont prises régulièrement dans le cadre d'un processus en
plusieurs étapes. La Conférence permanente des ministres des Affaires culturelles des Länder établit une liste
de propositions. Ces propositions sont examinées, évaluées et recommandées par le Comité d'experts
indépendant pour le patrimoine culturel immatériel, basé à la Commission allemande pour l'UNESCO. Outre
l'inventaire national, certains Länder disposent de leurs propres registres (cf. Deutsche UNESCO-
Kommission[13]).
L'Allemagne dispose d'un réseau bien développé d'institutions publiques et privées dédiées à la préservation
et à la conservation du patrimoine local. Ces institutions opèrent aux niveaux fédéral, régional ou municipal
et témoignent d'un engagement de longue date envers le patrimoine culturel en tant que bien public.
Au niveau national, le Comité national allemand pour la protection des monuments (DNK) promeut la
sensibilisation et la coordination de la politique patrimoniale. Chaque Land dispose de son propre Office
régional pour la préservation des monuments (Landesamt für Denkmalpflege), chargé d'identifier, de
documenter et de protéger le patrimoine conformément à la législation nationale. Dans le secteur privé, la
Fondation allemande pour la protection des monuments (DSD) joue un rôle majeur, notamment en
soutenant des projets communautaires de petite envergure. Ces institutions collaborent avec les autorités
locales, les églises et les citoyens pour préserver le patrimoine matériel et immatériel. Chaque Land compte
de nombreuses institutions privées de petite taille qui s'occupent du patrimoine culturel et de la
préservation des monuments. Les musées, tels que les Landesmuseen (musées régionaux) et les institutions
artistiques, jouent également un rôle important dans la conservation du patrimoine culturel en Allemagne.

29

Depuis leur adhésion à la Convention de l'UNESCO pour la sauvegarde du patrimoine
culturel immatériel en 2013, les autorités allemandes s'investissent activement dans la
création d'un inventaire national du patrimoine culturel immatériel (« Bundesweites
Verzeichnis Immatrielles Kulturerbe »), qui reconnaît les formes de culture créatives,
inclusives et innovantes. Cet inventaire présente des exemples de traditions culturelles
vivantes et de formes d'expression pratiquées et transmises en Allemagne. Suivant le
slogan « Wissen. Können. Weitergeben. » (« Savoir. Savoir. Transmettre. »), 
L'inventaire national vise à renforcer la valorisation et la reconnaissance des savoirs et savoir-faire traditionnels.
Il distingue six catégories : 

[13] https://www.unesco.de/

(1) coutumes et festivals tout au long de l'année, 
(2) techniques d'artisanat traditionnel, 
(3) traditions et vie dans la communauté, 
(4) personnes et nature, 
(5) musique et arts du spectacle et 
(6) programmes de conservation modèles. 



30

LE SYSTÈME DE VALEURS DERRIÈRE LE PATRIMOINE LOCAL ET
CULTUREL

l'Holocauste et la Seconde Guerre mondiale. Par conséquent, toutes les institutions publiques et tous les
projets relatifs au patrimoine culturel étudiés dans le cadre de cette enquête ont clairement souligné que les
discussions et les projets relatifs au patrimoine culturel allemand s'inscrivent toujours dans le cadre de l'«
ordre fondamental libre et démocratique » de la Loi fondamentale allemande (Grundgesetz). Ce principe
trouve son expression fondamentale dans l'article 1 de la Loi fondamentale allemande (la dignité de l'homme
est irréprochable) et son « principe de démocratie », qui comprend la participation égale de tous les citoyens
au processus démocratique, la souveraineté du peuple et l'État de droit. 
Cette attitude fondamentale envers son propre patrimoine culturel se reflète clairement dans la déclaration
de mission de la Fondation culturelle des Länder (Kulturstiftung der Länder) : « La Fondation culturelle des
Länder défend la diversité culturelle comme un symbole de l’humanité et de notre patrimoine commun.
Convaincue que la diversité culturelle ne peut s’épanouir que dans un contexte de démocratie, de tolérance,
de justice sociale et de respect mutuel entre les sociétés et les cultures, la Fondation culturelle reconnaît
l’égale valeur de toutes les cultures et de leurs formes d’expression, y compris celles des individus
appartenant à des minorités. Conformément à la Loi fondamentale de la République fédérale d’Allemagne, la
Fondation culturelle des Länder affirme sans réserve la liberté des arts et des sciences, de la recherche et de
l’enseignement, ainsi que la compétence des Länder en matière culturelle. »[14]

Bien que le patrimoine culturel soit considéré comme un élément essentiel de l'identité
et de la cohésion sociale en Allemagne, les institutions et la population allemandes sont
très prudentes quant à l'exposition publique ou à la thématisation de leur patrimoine
culturel. Cela s'explique par les expériences vécues sous le « Troisième Reich », pendant 

[14] https://www.kulturstiftung.de/cultural-foundation-of-the-german-federal-states/ consulté le 15 juillet 2025

CONCLUSION : LE RÔLE DU PATRIMOINE LOCAL DANS L’IDENTITÉ
ALLEMANDE

La conservation du patrimoine local joue un rôle essentiel dans le développement de la conscience de soi et
de l'identité du peuple allemand. Bien que le terme « patrimoine local » soit peu utilisé, la préservation du
patrimoine culturel, matériel et immatériel – tels que les sites historiques, les traditions régionales et les
pratiques commémoratives – est devenue essentielle à la conception démocratique et culturelle de
l'Allemagne.
Compte tenu de l'histoire complexe de l'Allemagne, notamment de l'héritage du national-socialisme et de la
RDA, le patrimoine est étroitement lié à la mémoire, à l'inclusion et à la responsabilité civique. Les efforts
visant à redéfinir des termes historiquement chargés comme « Heimat » reflètent une évolution plus large
vers une définition plus nationale, mais démocratique et diversifiée du terme. 
Les institutions, à tous les niveaux, promeuvent le patrimoine comme une ressource vivante qui favorise
l'appartenance, soutient l'éducation et le développement durable, et renforce l'identité communautaire.
Ainsi, le patrimoine local ne se limite pas à préserver le passé : il contribue à façonner un avenir commun et
résilient. 



4. Conclusion

Alors, en tant que nouveau venu dans le monde du patrimoine culturel, de quoi
devons-nous nous souvenir lorsque nous sommes sur le point de démarrer notre
propre projet de patrimoine local en développant un circuit du patrimoine local ? 

31

Avant tout, vous pouvez appliquer en toute confiance une compréhension globale du patrimoine culturel
local. Ce terme ne se limite ni au patrimoine matériel (bâtiments, monuments, œuvres d'art, etc.) ni au
patrimoine immatériel (pratiques culturelles, traditions, musique, etc.). Le projet EYES applique la définition
suivante, qui correspond à celle du « Cambridge Dictionary » :

Définition du patrimoine culturel :
Éléments patrimoniaux appartenant à la culture d’une société particulière, tels que les traditions,
les langues ou les bâtiments, qui ont été créés dans le passé et qui sont toujours importants. 
Sujet possible d'enquêtes sur le patrimoine culturel[15] :

Patrimoine matériel – par exemple bâtiments, monuments, artefacts, vêtements, œuvres d’art,
livres, machines, villes historiques, sites archéologiques ;
Patrimoine immatériel – par exemple la langue et les traditions orales, les sports et les jeux, les
arts du spectacle, les pratiques sociales et l’artisanat traditionnel ;
Patrimoine naturel – par exemple les paysages, la flore et la faune ;
Patrimoine numérique – par exemple des ressources créées sous forme numérique (comme
l’art numérique ou l’animation) ou qui ont été numérisées à des fins de préservation.

22

QU'EST-CE QUE LE PATRIMOINE (CULTUREL) LOCAL ?

[15] Plateforme européenne d'éducation scolaire : https://school-education.ec.europa.eu/en/discover/tutorials/learn-connect-and-reflect-
cultural-heritage consulté le 15 juillet 2025



Cette définition En conséquence, si vous avez l’intention de vous engager dans un projet de patrimoine local
mais que vous ne savez pas quel sujet choisir, la première étape peut être de regarder autour de vous dans
votre propre communauté et d’identifier les choses ou les problèmes qui sont importants pour les gens et qui
ont leurs racines quelque part dans le passé.
Dans tous les cas, les développeurs de projets de patrimoine local doivent être conscients des effets positifs
potentiels et prêter attention aux conditions-cadres qui devraient s’appliquer pour que ces effets positifs se
matérialisent.

32

La gestion du patrimoine culturel local est un enjeu mondial reconnu pour son potentiel identitaire. En s'y
attaquant, les individus prennent conscience de leurs racines et de leur appartenance à une communauté. Ils
acquièrent ainsi une meilleure conscience d'eux-mêmes, ce qui leur procure une certaine orientation et une
certaine stabilité. 
Prendre conscience de son propre patrimoine local peut également avoir des effets positifs pour l'ensemble
de la communauté. Mettre en lumière le patrimoine culturel commun d'une communauté et découvrir les
points communs et les caractéristiques communes des individus renforce probablement les liens entre ses
membres, ce qui favorise leur sentiment d'appartenance et leur sympathie mutuelle. Cela améliore, in fine,
leur bien-être et leur satisfaction au quotidien.
Quoi qu'il en soit, reconnaître les schémas comportementaux de son propre passé et de celui de sa
communauté peut constituer une source précieuse d'orientation pour l'avenir. Connaître les aspects positifs
et négatifs du passé peut conduire à de meilleures décisions pour l'avenir. Par conséquent, une bonne
connaissance du patrimoine culturel local peut être la source d'un développement durable.
La recherche sur le patrimoine culturel est une tâche multidimensionnelle qui requiert de multiples
compétences à acquérir tout au long du processus. Celles-ci incluent des techniques de recherche
documentaire, de recherche archivistique, d'entretien, de présentation, y compris la gestion des formes
d'expression multimédia, ainsi que des connaissances et/ou compétences de base dans le contexte
substantiel étudié, pour n'en citer que quelques-unes. Par conséquent, la « sensibilité et l'expression
culturelles » constituent l'une des huit compétences clés pour l'apprentissage tout au long de la vie.[16]

22

QUEL EST L’INTÉRÊT D’UN PROJET DE PATRIMOINE LOCAL ?

[16] Plateforme européenne d'éducation scolaire : https://school-education.ec.europa.eu/en/discover/tutorials/learn-connect-and-reflect-
cultural-heritage consulté le 15 juillet 2025



33

Cependant, accorder trop d'importance à son propre patrimoine local peut aussi limiter les perspectives
individuelles. Si un sentiment d'appartenance accru s'accompagne d'une démarcation active et d'une
dévalorisation des autres communautés, la dévotion à son propre patrimoine culturel peut engendrer des
conflits entre communautés et cultures. Pour éviter cette situation, la conscience et le système de valeurs des
projets de patrimoine culturel sont déterminants. 
Par conséquent, si vous avez l’intention de vous engager dans un projet de patrimoine culturel, assurez-vous
de suivre ces directives fondamentales spécifiques aux valeurs :

22

LE SYSTÈME DE VALEURS DERRIÈRE LES PROJETS DE PATRIMOINE
(CULTUREL) LOCAL

Lignes directrices spécifiques aux valeurs pour les projets de patrimoine culturel local :
Considérez votre patrimoine culturel local d'un point de vue pluraliste, tolérant et respectueux
des droits humains. Toutes les cultures, comme tous les êtres humains, ont un droit légitime à
l'existence qui doit être reconnu. Elles ne doivent pas être considérées comme un danger ou une
menace pour sa propre culture, mais comme une source d'apprentissage et de développement.

Évitez les préjugés lorsque vous traitez de votre propre patrimoine culturel local. Cela implique
d'en reconnaître les points faibles et de ne pas vous concentrer uniquement sur les réussites.
C'est seulement ainsi que nous pourrons éviter de répéter les erreurs et les échecs de nos
ancêtres.

Si ces deux principes fondamentaux sont pris au sérieux, la gestion du patrimoine culturel peut devenir une
force profondément intégratrice, où aucune culture n'a à craindre d'être annihilée ou dominée. Cela ouvre la
voie non seulement à une meilleure communication interculturelle, mais aussi à une auto-évaluation saine et
confiante des communautés et de leurs membres.
Heureusement, il semble que tous les pays partenaires de ce projet adoptent cette attitude, clairement
défendue par le Conseil de l'Europe dans la Convention de Faro. Tous semblent s'attaquer à leur histoire
parfois complexe, qu'il s'agisse du national-socialisme en Allemagne, de l'héritage du Trianon en Hongrie, de
l'occupation et de la domination étrangère en Pologne, ou des tensions ethniques en Belgique.
Il faut espérer que cette tendance, qui se manifeste différemment selon les pays, soit suffisamment forte
pour devenir la norme dans les relations avec les nombreuses cultures européennes et pour qu’on puisse la
comprendre comme une force d’auto-développement plutôt que comme une division et une hybris
nationale.


